إن أريد إلا الإصلاح ما أستطعت ن



المفَكِّ كَالْمُسْلَامِينَ النُّكُونُ مُحَمَّلِنِ عَلَيْكِالِكُونَ النُّلُونُ مُحَمَّلِنِ عَلَيْكِالِكُونَ

مكتبة لالاتب لالبخاري للنيشرول لؤزيع

يَشْمُ لِينَا لَحَجُ إِلَيْكُمْ لِينَا لَحَجَالِ الْحَجَالِ

## إن أريد الأالاصلاح ماأسطعت (٦)

في آلين المرابعة المرتبط المرتبط في المرتبط في المرتبط المرتبط في المرتبط في المرتبط في المرتبط في المرتبط في المرتبط المراطنة المرتبط المواطنة المرتبط المواطنة المرتبط المواطنة المراطنة المر

ٳڸؽؙڲٷ؇ؽؽٲڋٷ ٳڵڒؙڴٷؙڒؙ<u>ڂۣۜڸ</u>ؽٵڒؖڰ





7510-9-7012T

رقم الإيداع بدار الكتب المصرية

ISBN 977-5291-90-9

بطاقة فهرسة فهرسة أثناء النشر - إعداد الهيئة العامة لدار الكتب والوثائق القومية إدارة الشئون القنية

عمارة ، محمد

في النظام السياسي الإسلامي : الخلافة .. الدولة المدنية .. الشورى .. الديمقراطية .. المواطنة / محمد عمارة . . القاهرة : مكتبة الإمام البخاري للتشر والتوزيع ، ٢٠٠٩ .

٩٦ ص ٢٠٤ سم ( إن أريد إلا الإصلاح ما استطعت ٢٠)

١- الإسلام والسياسة

أ ـ العنوان ب - السلسلة

111 . 17

محتنبة الأمام الخالف المستدفي الوالفي المستدفي الوالفي المستدفي الموالفي المستدفي الموالفي المستدفي الموالفي ا موالد ١٥١١٢٠٧٠ - ١٤/٢٠١٧١٥ موالد ١٥/٢٠٢٧٩٠ - ١٠٢٠٢١١٥٠ م

## مُقتَّلِيَّة

طالعتنا صحف السبت - ٢٩ شعبان سنة ٢٩ ١ هـ ٣٠ أغسطس سنة ٢٠٠٨ - بأن ملوك وسلاطين وأمراء وشيوخ وعمد القارة الأفريقية ، قد اختاروا - في ٢٨ أغسطس سنة ٢٠٠٨ م - القائد الليبي « معمر القذافي » ملكًا عليهم ، وبايعوه على ذلك ، وأطلقوا عليه لقب « ملك إفريقيا معمر القذافي » !! ..

كما قرروا - في ملتقاهم بمدينة بنغازي الليبية - ضرورة تشكيل حكومة اتحادية للقارة .. وإصدار العملة الإفريقية الواحدة .. وجواز السفر الواحد للمواطن الإفريقي .

والسؤال: هل بمثل هذه « البساطة » - ولا نقول « الهزل » - تحلّ مشاكل القارة السمراء ، التي اعتصر الاستعمار الغربي خيراتها على امتداد خمسة قرون ، ثم تَرَكَهَا نهبًا للتمزُّق . . والنهب . . والفساد . . والصراعات ؟! . .

إن المقاصد العظمى لا تتحقق إلا بالتخطيط العلمي الجاد - . . والإرادة الصلبة . . والعمل الشاق والدَّمُوب . . ولقد سَبَق لجمال الدين الأفغاني [ ١٨٩٧ - ١٣١٤ هـ/ ١٨٣٨ - ١٨٩٧ م] أن تحدَّث عن الخلافة العثمانية ، عندما أصبحت اسمًا على غير مُسَمَّى ، فقال بيتًا من الشعر :

لقد هزلت حتى بدا من هزالها كلاها ، وحتى سامها كل مفلس!

وإذا كان هذا الذي أعلن في « بنغازي » هو « هزل » في مواطن الجدّ .. و « كلام » يضحك الثكلى في مواجهة أشرس التحديات وأعقد المشكلات . . فإن لدينا فريقًا من الحركة الإسلامية المعاصرة ، يتصرف على ذات النحو ، عندما يتناول قضية إحياء الخلافة الإسلامية - وهو أعقد من وحدة إفريقيا - بهذا الأسلوب! .. فالخلافة .. التي يُعلِّقُ المسلمون على إحيائها أكبر الآمال - في : وحدة الأمة . وتكامل دار الإسلام .. واستكمال حاكمية الشريعة الإسلامية - يختز لها هذا الفصيل الإسلامي في مجرد « بيعة » جمهور من الناس لمن يطلقون عليه « الخليفة .. والإمام » - كما بايع ملوك وسلاطين وأمراء وشيوخ وعمد إفريقيا « ملك الملوك »! ..

\* لكن . ولحسن الحظ . . فإن هناك قطاعات عريضة من العاملين لليقظة الإسلامية والنهوض الإسلامي لا يتعاملون مع عظائم الأمور ومعضلات المشكلات بهذه البساطة وهذا التسطيح . . فهم يرون أن إحياء الخلافة الإسلامية إنما هو «تتويج» للنهضة الإسلامية المنشودة ، وليس مجرد « بيعة » ، ولا « تمنيات » يبدأ بها طريق النهوض . وهم يرون أن الخلافة لا تنحصر في الشكل التقليدي القديم الذي اتخذته في التاريخ الإسلامي .. وإنما هي « النظام السياسيّ » - أي نظام سياسي - يُحَقِّقُ المقاصد الإسلامية الثلاثة من وراء هذا النظام .. أي يحقق :

١ - وحدة الأمة الإسلامية .
 ٢ - تكامل دار الإسلام .
 ٣ - سياسة المجتمعات الإسلامية بشريعة الإسلام .

ولذلك فإنهم يشترطون - لبلوغ هذا الهدف العظيم - تحقيق العديد من الخطوات والإنجازات التمهيدية في ميادين: الفكر .. والتعليم .. والتشريع .. والاقتصاد .. والسياحة .. والتعارف والتفاعل .. كما يتخذون من تفعيل المنظمات الإسلامية الإقليمية طريقًا للاقتراب من تحقيق هذا الهدف العظيم .

« وإذا كان البعض يتناول موضوع الخلافة الإسلامية بالتبسيط الذي يقترب من « الهزل » ، فإن هناك في واقعنا الفكري ، من يتحسسون المسدسات إذا ذُكِرَ لفظ « الخلافة الإسلامية » أو جرى الحديث عن ضرورة إحيائها من جديد ! .

فعلى الفور ، تنهال الاتهامات على هذا النظام السياسي - الذي حَقَّقَ للمسلمين : وحدة الأمة ، وتكامل الأوطان ، وحاكمية الشريعة الإسلامية .. والذي جعل المسلمين « العالم الأول » على ظَهْرِ هذه الأرض لأكثر من عشرة قرون .. والمنارة الحضارية التي

تَعَلَّمَتْ منها الدنيا .. تنهال الاتهامات بالرجعية والظلامية والدولة الدينية ومعاداة الأقليات وحقوق الإنسان .

ولشيوع هذه الاتهامات في دوائر الفكر العلماني والتغريبي - الذي يمسك أساطينة بمفاتيح مؤسسات الثقافة والإعلام .. كان ضروريًّا تقديم الحديث عن إحياء الخلافة الإسلامية مقترنًا بتوضيح موقف النظام السياسي الإسلامي من : « مدنية الدولة » . . ومن « المرجعية الإسلامية للدولة المدنية » . . ومقترنا - كذلك - بعلاقة « الشوري » الإسلامية « بالديمقراطية » الغربية .. وبالموقف الإسلامي من « المواطنة » .. وهل هناك اقتران ضروري وعلاقة عضوية بين « المواطنة » وبين « العلمانية » ؟ . . أم أن - المواطنة - وكذلك مدنية الدولة - هي معْلَم أصيل من مَعَالم النظام السياسي في الإسلام ؟! ... إنها مجموعة من القضايا الجوهرية ، التي يدور حولها الجدل ، ويحتدم النقاش عندما يذكر مصطلح « الخلافة الإسلامية » و ١ النظام السياسي الإسلامي ١ .

ولتبيان حقيقة الموقف الإسلامي من هذه القضايا الشائكة .. نُقَدُّمُ هذا الكتاب .. الذي نرجو الله أن ينفع به .. إنه - سبحانه وتعالى -خير مسئول وأكرم مجيب ، د. محمد عمارة

القاهرة في رمضان ١٤٢٩هـ سبتمبر ٢٠٠٨م عن النظام الإسلام



يحسب البعض أنَّ « النظام الإسلامي » هو دين ، ووَحِيّ . ووَضَنعٌ إلهيِّ ثابتٌ ، مثله كمثل العقيدة والشريعة والقيم والأخلاق .

وأصحاب هذا « الوهم - الشائع » لا يميزون بين « النظام » وبين « المرجعية . . والمقاصد » التي يقوم « النظام » لتحقيقها . . « فالنظام » - أي « نظام » - هو جمائح الآليات والمؤسسات والتراتيب - أي الوسائل - التي تقيمها جماعة من الجماعة ، لتحقيق مقاصد المرجعية الدينية أو الفلسفية أو السياسية ، التي تُؤمِنُ بها ، والتي تُريدُ تحقيق مقاصدها ، ووضعها في الممارسات والتطبيقات في الاجتماع والحياة .

ولأن هذه الحقيقة - حقيقة التمييز بين ٥ المرجعية ٥ وبين النظام ٥ هي بدهية وفطريه لدى أصحاب الفطر الشويّة .. فلقد مارسها المسلمون الأوائل إبان إقامة النظام الإسلاميّ - نظام الخلافة الإسلامية - الذي أبدعوه لإقامة المرجعية الإسلامية في المحلافة الإسلامية في السياسة والاجتماع - مارسوا هذا التمييز دونما تفلسف أو تنظير . فالمرجعية الإسلامية في الدولة والسياسة والاجتماع هي : تحقيق فالمرجعية الإسلامية في الدولة والسياسة والاجتماع هي : تحقيق وحدة الأمة ، التي تقتضي تكامل دار الإسلام ، وإقامة المرجعية الدينية في الاجتماع الإسلامي .. أما « النظام الإسلاميّ » فهو الدينية في الاجتماع الإسلامي .. أما « النظام الإسلاميّ » فهو الآليات والمؤسسات والتراتيب والوسائل التي تتحقق بواسطتها هذه

المرجعية ومبادئها ومقاصدها في الممارسة والتطبيق .

وفي هذه الرؤية يكون النظام المدنيًا ، ووضعًا بشريًّا ، ومتطورًا دائمًا وأبدًا .. وفي ميادينه يكون للمسلمين ويمكنهم أن يتفاعلوا مع المحضارات غير الإسلامية ، ويستفيدوا من تجارب الأمم والشعوب . بينما تظل المرجعية الإسلامية والمبادئ والقيم والمعايير - أي الرسالة التي تحملها لتحققها النظم والمؤسسات والتراتيب والآليات - خالصة الإسلامية ، ومتميزة بالمعايير والقيم والفلسفات التي ميزت وتُمَيِّرُ دين الإسلام. .

فوحدة الأمة الإسلامية : دين .. وفريضة إلهية : ﴿ وَأَعْتَصِمُواْ يَحَبَّلِ ٱللَّهِ جَمِيعًا وَلَا تَقَرَّقُواً ﴾ [ آل عسران : ١٠٣]

﴿ وَأَلْفَ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ لَوَ أَلْفَقَتْ مَا فِي ٱلأَرْضِ جَبِعَا مَّا أَلْفَتَ بَيْنَ وَلَوْبِهِمْ وَلَنكِ بَيْنَهُمْ إِنَّهُ غَرْبِرٌ حَكِيدٌ ﴾ [الأنفال: ٦٣] قُلُوبِهِمْ وَلَنكِنَ ٱللَّهَ أَلْفَ بَيْنَهُمْ إِنَّهُ غَرْبِرٌ حَكِيدٌ ﴾ [الأنفال: ٦٣] ﴿ إِنَّ هَلَذِهِ أَلْفَكُمْ أَلْفَةُ وَجِدَةً وَأَنّا رَبُّكُمْ أَلْفَةُ وَجِدَةً وَأَنّا رَبُّكُمْ أَلْفَةُ وَجِدَةً وَأَنّا رَبُّكُمْ أَلْفَةُ وَجِدَةً وَأَنّا رَبُّكُمْ أَلْفَوْنِ ﴾ [الأنباء: ٦٣] ﴿ وَإِنَّ هَانَهُونِ أَلْفَةُ وَلَجِدَةً وَأَنَا رَبُّكُمْ أَلْفَوْنِ ﴾ [المؤمنون: ٣٤] .

أما الخلافة الإسلامية اله فإنها النظام الذي أبدعه المسلمون لتحقيق هذه الفريضة الدينية .. وهي - الخلافة - مع مؤسساتها الدستورية - المؤسسة المهاجرين الأولين الأمراء - .. و «مؤسسة النقباء الاثني عشر » - الوزراء - . . و «مجلس الشورى » - مجلس السبعين - . . والنظام القضائي . . والإداري . . والاقتصادي . . والجهادي . . إلخ . . إلخ . كلها آليات وتراتيب لتحقيق مقاصد الشريعة ومرجعية الدين - الذي هو وضع إلهي ثابت - في هذه الميادين . .

والشورى: فريضة دينية .. أما نظامها - أي الآليات والمؤسسات والتراتيب التي تحققها في الممارسة والتطبيق - فهو إبداع بشري .. ومدني .. ومتطور .. وبقدر ما يحقق « النظام » المقاصد الإسلامية ، يكون إسلاميًا .. فإسلامية النظام لا تأتي من كونه دينًا ثابتًا ومقدشا ، وإنما تأتي إسلامينه من تحقيقه - قدر الإمكان - لمقاصد الديس الإلهي الثابت والمقدس ..

وكذلك الحال مع العدل - الذي هو اسم من أسماء الله ، سبحانه وتعالى - وفريضة إلهية في كل ميادين الاجتماع الإسلامي .. إنه دين إلهي ، ومثال من المثل المعيارية للشريعة الإسلامية .. بينما النظم التي تُخفّقُ فريضة العدل .. سواء في الاجتماع والأحوال والثروات .. أو في القضاء بين الناس .. هي آليّات ومؤسسات وتراتيب ووسائل يُندِعُها المسلمون ، ويُطَوّرُونَها لتكون أكفأ وأقدز على تحقيق هذه الفريضة الإسلامية ..

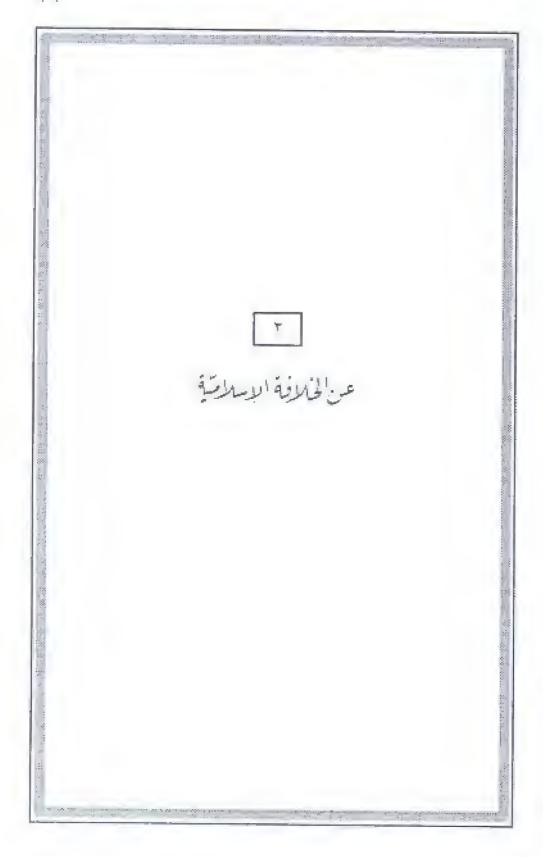
ولهذه الحقيقة حقيقة التمايز بين المرجعية والمنظومة المعيارية ، وبين النظم والمؤسسات والتراتيب والآليات كان انفتاح المسلمين ، منذ فجر تاريخهم ، على تجارب الأمم ومواريث الحضارات ، والتفاعل مع هذه التجارب والمواريث في ميادين « النظم » ، والاستفادة من هذه التجارب والخبرات الإنسانية ، واستعارة الكثير من « النظم » ، والتراتيب .. والمؤسسات ، لتكون أوعية للشريعة الإسلامية المتميزة ، وآليات لتحقيق مقاصد هذه الشريعة في الاجتماع الإسلامي .

لقد أخذت دولة الخلافة الإسلامية عن الروم " تدوين الدواوين " ، كنظام مؤسسي وآلية تُحَقِّقُ الكفاءة لتطبيقات فريضة الجهاد الإسلامي .. وأخذت - كذلك - " وضائع كسرى " - كسرى أنوشروان " العادل " [ ٣٠١ - ٩٠٥ م ] - كالية تنظيمية لتحقيق العدل الإسلامي في الاقتصاد والضرائب والخراج .. ولم تأخذ الدولة الإسلامية - مع هذه " النظم " والمؤسسات والتراتيب والآليات - المرجعيات العقدية والفلسفية التي كانت وراء هذه النظم " في مجتمعات الفرس والروم .. من مثل القانون الروماني ، أو فلسفات الكهانة والحكم بالحق الإلهي في " الدول الدينية " التي كانت تحكم تلك المجتمعات ..

تلك هي حقيقة « النظم » - كل « النظم » - التي هي ، دائمًا وأبدًا إبداعٌ بشريٌ ، وذات طابع مدنيٌ ، منطور دائمًا وأبدًا لتكون أقدر وأكفأ في تحقيق المقاصد والمرجعيات والمبادئ والقيم المعيارية ، للأمة التي تدين بهذه المقاصد والقيم والمرجعيات .

فالنظام الإسلامي - السياسي .. والاجتماعي .. والقضائي - ليس دينًا ثابتًا .. ولا هو بالوضع الإلهي المقدس .. وإنما هو وضّعٌ بشري ، وإبداع مدني .. وإسلامية هذا النظام نابعة من كفاءته في تحقيق المقاصد الإسلامية ، التي هي شريعة دينية ، ووضّعٌ إلهي ثابتٌ ومُقدّس ..

وفي ضوء هذه الحقيقة - التي يجب أن يعيها العقل المسلم - تكون الرؤية « للشورى الإسلامية » . . و « للديمقراطية الغربية » . . ولما بينها من علاقات . . ومن ثمّ لمكانتهما من هذا النظام السياسي الإسلامي ، الذي يجب أن يُحقّق الحدود القصوى - الممكنة - من المُثّل الإسلامية ، والمقاصد الشرعية والقيم المعيارية لدين الإسلام .



في واقعنا الفكري والسياسي المعاصر ، هناك مَنْ يتصوَّر أن إحياء النخلافة الإسلامية هو أولى أولويات العمل الإسلامي ، ونفطة البدء لاستعادة الأمة الإسلامية مَتَعَتَهَا ومَجْدَها ، وأنه هو طوق نجاة الأمة من كل الأمراض والمشكلات .

وهذا الفريق من العاملين في الحقل الإسلامي . يتصور أن هذا الحل السحري » ، لا يتطلب أكثر من « بيعة » يعقدها أهل الحل والعقد مع مَنْ يختارونه خليفة للمسلمين ، من الزعماء والعلماء . . وهناك - في هذا الواقع المعاصر - من يرى استحالة إحياء هذه الخلافة الإسلامية . . بل ويرى في الدعوة إلى ذلك لونًا من ألوان الرجعية الفكرية والسياسية . . والجمود . . والظلامية . . والتعلّق بحبال الأوهام . .

وبينما يتغنى البعض بعصور الخلافة ، باعتبارها العصور الذهبية للأمة الإسلامية وحضارتها رأيا البعض قد وصف هذه الخلافة حتى في عهدها الراشد بأنها « لم ترتكز إلا على أساس القوة الرهبية «(١) . وفي مواجهة هذا الاستقطاب الحاد بين هذين الاتجاهين علينا أن تُحَدِّدُ وتُحَرَّرُ مضامين المصطلحات في هذا الموضوع الهام والخطير .

<sup>(</sup>١) على عبد الرازق | الإسلام وأصول الحكم ] ص ٢٥ طبعة القاهرة سنة ١٩٢٥ م.

إن الخلافة الإسلامية ، التي عرفتها الأمة مع ولاية أبي بكر الصديق [ ٥٠ ق هـ ١٣ هـ / ٧٣ - ٣٣٤ م] - رضي الله عنه - عقب وفاة رسول الله تظلية هني : فظام من نُظُم الحكم .. ونظام الحكم = ككل النظم - هو مؤسسات وآليات تقيمها الأمة لتحقيق المقاصد والغايات والمصالح التي تتغياها ، والتي تُحَدَّدُ معالمها المرجعية الفكرية أو الفلسفية أو الدينية التي تؤمن بها هذه الأمة .

أي أن هذه الخلافة - كنظام للحكم - مؤسسة مدنية بشرية . أبدعتها الأمة وأقامتها لتحقيق مقاصد ومصالح محددة .

والمقاصد الإسلامية ، التي أقامت الأمة نظام الخلافة لتحقيقها هي - في الأساس - :

١ - تحقيق وحدة الأمة الإسلامية - التي هي فريضة دينية .
 وضرورة حياتية - ..

٢ - تكامل أقطار ذار الإسلام ، كوعاء للأمة ووحدتها .

٣ - تحقيق سيادة الشريعة الإسلامية في حياة الأمة .. وذلك عندما تقوم الخلافة بحراسة الدين .. وتسوس نظامها ومجتمعاتها بهذا الدين .

ولقد كان قيام هذه الخلافة الإسلامية إبداعًا جديدًا ومتميزًا وغير مسبوق في النظم السياسية العالمية في ذلك التاريخ الذي قامت فيه .. بل ولا يزال نظامها متميزًا عن النظم السياسية العالمية في ذلك التاريخ الذي قامت فيه .. بل ولا يزال نظامها متميزًا عن النظم السياسية الأخرى حتى هذا العصر الذي نعيش فيه ..

فقديمًا . كانت الدول الدينية الكهنونية ، التي امتزج فيها الدين بالدولة والسلطة امتزاجًا كاملاً .. ففرعون إله ، أو ابن الإله .. وسلطته هي سلطة السماء المقدسة ، التي تفعل ما تريد ، ولا تُسأل عما تفعل .. وكذلك كانت الكسروية الفارسية .. والقيصرية الرومانية والبيزنطية - سواء في عهد وثنيتها أو بعد أن تدينت بنضرائية بونس الرسول .

بل وكذلك كان الحال في تاريخ بني إسرائيل - في الفترات القصيرة والمتقطعة التي كانت لهم فيها « دولة » .. ولقد حدثنا عن ذلك رسول الله يَتَيْنَةِ في الحديث الشريف الذي يقول فيه : « كَانَتُ بَنُو إِسْرَائِيلَ تَسُوسُهُم الأنبياءُ ، كلما هلك نبيّ خلفه نبيّ ، وإنّه لا نبيّ بعدي ، وإنما سيكون خلفاء » - رواه البخاري ومسلم وابن ماجة والإمام أحتند - .

أما الخلافة الإسلامية - التي قامت كامتداد متطور لدولة النبؤة -فإنها - كدولة النبؤة - قد تأسست بالتعاقد الدستوري والعقد الاجتماعي الحقيقي الذي تم في البيعة العقبة ١٦١ ق هـ ٢٢١ م] وتوزعت فيها السلطات بين المؤسسات الدستورية الثلاث :

 ١ - مؤسسة الأمراء - التي عرفت « بالمهاجرين الأولين » - والتي ضمت العشرة ، الذين مُثَلُوا قيادات بطون قبيلة قريش . . والذين سبقوا إلى الإسلام . . وهم :

أبو بكر الصديق[ ٥١ ق هـ ١٣ هـ / ٥٧٣ - ٦٣٤ م] وعمر ابن الخطاب [ ٤٠ هـ ٢٣ هـ / ٥٨٤ – ٦٤٤ م ] .

وعثمان بن عفان [ ٤٧ ق هـ ٣٥ هـ / ٧٧٥ - ٥٥٦ م] وعليّ ابن أبي طالب [ ٢٣ ق هـ / ٢٠٠ – ٢٦١ م] .

وأبو عبيدة بن الجراح [ ٤٠ ق هـ ١٨هـ / ١٨٥ – ٦٣٩ م ] والزبير بن العوام [ ٢٨ ق هـ ٣٦ هـ / ٥٩٦ – ٢٥٦ م ] .

وطلحة بن عبيد الله [ ٢٨ ق هـ ٣٦ هـ/ ٩٩٦ – ٢٥٦ م ] وسعد ابن أبي وقاض [ ٢٣ ق هـ ٥٥ هـ / ٢٠٠٠ – ٢٧٥ م ] .

وعبدالرحمن بن عوف [ ٤٤ق هـ ٣٦ هـ/ ١٥٠ - ١٤٤ م] وسعيد بن زيد بن عمرو بن نفيل [ ٢٢ ق هـ ١٥ هـ / ٦٠٠ - ١٧١ م ] ...

٢ - والمؤسسة الدستورية الثانية هي مؤسسة «النقباء الاثني عشر»،
 التي مَثَّلَت الأنصار - الوزراء - والتي ولدت يوم بيعة العقبة ، عندما أراد الأنصار مبايعة الرسول بينية على الهجرة وإقامة الدولة .. فقال لهم : « اختاروا منكم اثني عشر نقيبًا » .. فكانت هذه المؤسسة

وهذا التميز لنظام الخلافة الإسلامية ، جعل منها سلطة مدنية ، تبدع الأمة مؤسساتها وآلياتها ونظمها ، لتحقق هذه السلطة المقاصد الدينية والشرعية : وحدة الأمة .. وتكامل دار الإسلام .. وسياسة الأمة والدولة بشريعة الله .

وعن هذا التميز لنظام الخلافة الإسلامية - بين نظم الحكم الأخرى - تحدَّث - وشهد - الفقهاء والعلماء الذين تفقهوا في نظم الحكم - من الغربيين والمسلمين - فكتب العلامة ، دافيدسانتيلانا . [ ١٨٥٥ - ١٩٣١ ] - وهو الفقيه في القانون الروماني والفقه الإسلامي - يقول :

"إن خلفاء الرسول ما هم بوارثي رسالته الروحية .. لقد أتى أبو بكر قبول لقب الخليفة الله اله واكتفى بلقب الخليفة رسول الله الثم درج لقب المير المؤمنين المنذ رمن غمر بن الحطاب ، فحدد بكل وضوح صفة مُمتَثل السلطة العليا ، الذي هو في الحقيقة ليس عاهلاً الملكا البل المهر المرافقية الدينية - وهي أصل جميع وظائفه الأخرى - فليس منها ما يضفي على الخليفة صفة القداسة ، أو يسمه بميسم الكهنوت .. إن سلطة الخليفة ، كرئيس ديني ، لا يمكن أن بعير سلطة خبرية أو بابوية فهو متجرد تماقا من صفة الكهنوت ؛ لا يمكن أن تعتبر سلطة خبرية أو بابوية فهو متجرد تماقا من صفة الكهنوت ؛ لأن حكومة المسلمين ما كانت في أي زمن أو ظرف حكومة دينية ،

ولم يوجد فيها تعاقب رسولي .. »(١).

وشهد على هذا التميز - لطبيعة السلطة في دولة الخلافة الإسلامية ونظامها - أيضًا - الدكتور طه حسين [ ١٣٠٦ - ١٣٩٣ هـ / ١٨٨٩ - ١٩٧٣ م ] .. فكتب يقول::

« قد يظن بعض الذين تخدعهم ظواهر الأمور أن نظام الحكم الإسلامي - في عهد النبوة والخلافة - كان نظامًا ثيوقراطيًّا .. يستمد سلطانه من الله ، ومن الله وحده ، ولا شأن للناس في هذا السلطان .. ولاشك أن هذا الرأي هو أبعد الآراء عن الصواب .. ذلك أن الإسلام لم يسلب الناس حريتهم ، ولم يملك عليهم أمرهم كله ، وإنما تزك لهم حريتهم في الحدود التي رَسَمُها لهم .. لقد تُرَكُ لهم عقولاً تستبصر ، وقلوبًا تستذكر ، وأذِنَ لهم في أن يتوخوا الخير والصواب والمصلحة العامة والمصالح الخاصة ما وجدوا إلى دلك سبيلاً .. وما من شك في أن خليفة من خلفاء المسلمين ما كان ليفرض نفسه وسلطانه عليهم فرضًا إلا أن يعطيهم عهده ويأخذ منهم عهدهم ، ثم يمضي فيهم الحكم بمقتضى هذا العقد المتبادل بينه وينهم ،

 <sup>(</sup>۱) سانتیلانا ز القانود والمجتمع ا نحت مستور بکتاب ا ترات الإسلام ا بإشراف ۵ آرتولد » ص ۲۶ ، ۲۵ - ترجمة : جرجبس فتح النه - طبعة بیروت سنة ۱۹۷۳ م .

فالخلافة الإسلامية عهد بين المسلمين وخلفائهم .. ولقد قام أمرً النخلافة كلّه على البيعة ، أي على رضا الرعية ، فأصبحت الخلافة عقدًا بين الحاكمين والمحكومين ، يعطي الخلفاء على أنفسهم العهد أن يسوسوا المسلمين بالحق والعدل ، وأن يرعوا مصالحهم ، وأن يسيروا فيهم سيرة النبي ما وسعهم ذلك ، ويعطي المسلمون على أنفسهم العهد أن يسمعوا ويطيعوا وأن ينصحوا ويعينوا ..

لذلك . فإن الرأي القائل بأن نظام الخلافة إنما هو النظام الثيوقراطيّ الإلهيّ .. هو أبعد الآراء عن الصواب ..

لم يكن نظام الحكم الإسلامي نظام حكم مطلق ، ولا نظامًا ديمقراطيًّا على نحو ما عرف اليونان ، ولا نظامًا ملكيًّا أو جمهوريًّا أو قيصريًّا مقيدًا على نحو ما عرف الرومان ، وإنسا كان نظامًا عربيًّا خالصًا ، بَيْن الإسلام له حدوده العامة من جهة ، وحاول المسلمون أن يملئوا ما بين هذه الحدود من جهة أخرى . لقد كان نظامًا إنسائيًّا ، ولكنه على ذلك تأثر بالدين إلى حد بعيد جدًا .

لم يكن الخليفة يصدر عن وحني أو تشيء يشبه الوحني أبي كل ما يأتي وما يدع ، ولكنه على ذلك كان مقيدًا بما أمر الله به من إقامة الحق وإقرار العدل وإيثار المعروف واجتناب المنكر

والصدود عن البغي .. 🗝 (١) .

وقبل هذه الشهادات الحديثة - الغربية والعربية - على تميز نظام الخلافة الإسلامية عن سائر نظم الحكم الأخرى . وأنه - بعبارة طه حسن : () إنما كان نظامًا عربيًّا خالصًا ، بين له الإسلام حدوده العامة من جهة ، وحاول المسلمون أن يملئوا ما بين هذه الحدود من جهة أخرى () . قبل هذه الشهادات الحديثة - التي ضربيًّا لها الأمثال - شهد - بهذا التميز - العلامة ابن خلدون ( ٢٣٢ - ١٨٨ هـ / ١٣٢٢ - واضع علم الاجتماع والعمران - عندما تحدُّث عن حقيقة الملك ، وأنواع نظم الحكم في الأمم والحضارات والتاريخ .. فقال :

« . . ولما كانت حقيقة الملك : أنه الاجتماع الضروري للبشر . .
 وجب أن إرجع في ذلك إلى قوانين سياسية مفروضة يسلمها الكافة ،
 وينقادون إلى أحكامها .

فإذا كانت هذه القوانين مفروضة من العقلاء وأكابر الدولة وبصرائها كانت سياسة عقلية .

وإذا كانت مفروضة من الله ، بشارع يقررها ويشرعها . كانت سياسة دينية نافعة في الحياة الدنيا وفي الآخرة .

وذلك أن الخلق ليس المقصود بهم دنياهم فقط .. فالمقصود بهم إنما هو دينهم المفضي بهم إلى السعادة في آخرتهم .. فجاءت الشرائع بحملهم على ذلك في جميع أحوالهم من عبادة ومعاملة ، حتى في الثملك ، الذي هو طبيعي للاجتماع الإنسائي ، فأجرته على منهاج الدين ليكون الكل محوطًا ينظر الشارع .

فما كان من المُلك بمقتضى القهر والتغلُّب ، فجور وعدوان ، ومذموم عند الشرع ، كما هو مقتضى الحكمة السياسية .

وما كان منه بمقتضى السياسة وأحكامها فمذموم أيضًا . لأنه نظر بغير نور الله ﴿ وَمَن لَرَ يَجْعَلِ اللّهُ لَهُ نُورًا فَمَا لَهُ مِن نُورٍ ﴾ [النور: ١٠] لأن الشارع أعلم بمصالح الكافة فيما هو مغيب عنهم من أمور آخرتهم . وأعمال البشر كلها عائدة عليهم في معادهم ، من ملك وغيره . . وأحكام السياسة إنما تطلع على مصالح الدنيا فقط ﴿ يَعْلَمُونَ ظَنهرًا مِنَ الْحَيْوَةِ الدُّنيَا ﴾ [الروم: ١٧] .

ومقصود الشارع بالناس صلاح آخرتهم ، فوجب بمقنضى الشرائع حمل الكافة على الأحكام الشرعية في أحوال دنياهم وآخرتهم ، وكان هذا الحكم لأهل الشريعة ، وهم الأنبياء ومن قام فيه مقامهم ، وهم الخلفاء . فقد تبين لك من ذلك أن :

١. الملك الطبيعي : هو حمل الكافة على مقتضى الغرض والشهوة .

٢- والسياسي : هو حمل الكافة على مقتضى النظر العقلي في جلب النمصالح الدنيوية ودفع المضار .

 ٣. والخلافة : هي حمل الكافة على مقتضى النظر الشرعى في مصالحهم الأخروية والدنيوية الراجعة إليها ، إذ أحوال الدنيا ترجع كلها عند الشارع إلى اعتبارها بمصالح الآخرة ، فهي ، في الحقيقة : خلافة عن صاحب الشرع في حراسة الذين وسياسة الدنيا به . . » (١٠) . هكذا شهد الأقدمون والمُحْدَثون - من الشرق والغرب - على أن البخلافة نظام متميز بين نُظم الحكم العالمية .. فلا هي سلطة الكهانة الثيوقراطية .. ولا هي سلطة العقل والمصلحة المنفئة من ضوابط الشرع والدين . ولا هي سلطة الغلبة والقهر والاستبداد .. وإنما هي دولة « الأمة » و « الشريعة » جميعًا .. ودولتها وحكومتها لا تحتكر الشريعة ، ولا تدعى الانفراد بالاجتهاد فيها والتقنين لها .. أو أن لها فيها سلطة « حبرية كهنوتية » .. وإنما هي الدولة « المنفذة » للشريعة ، والمطبقة لما يُقَنَّنُه الفقهاءُ أهلُ الاجتهاد ، حتى أن الفقه والقانون فيها يعلو سلطانه على سلطانِ السلطةِ التنفيذية .. ففيها -وحدها - يتحرر القانون من أهواء الحاكمين 1 ...

an de de m

<sup>(</sup>١) ابن خلدون [ المقدمة ] ص ١٥٠ ؛ ١٥١ طبعة القاهرة سنة ١٣٢٢ هـ .

لكن .. ولأسباب كثيرة - بعضها داخليّ ، تَعَلَق باتساع رقعة الدولة وصراعات القوميات وتخالف المواريث القديمة التي تصارعت في المجتمع الإسلامي - وبعضها خارجي - من مثل تحديات الغزوات الخارجية . . رومانية بيزنطية . . وصليبية . . وتترية -تُقَلَّبَ نظامِ الخلافة الإسلامية بين الشوري الخالصة والمؤسسية الكاملة - كما في عهدها الراشديّ - وبين الملك الوراثي - أي البخلافة الناقصة ، فيما بعد عصر الراشدين - وما بين استبداد العسكر - كما في الحقبة المملوكية - لكنها ظلت طوال تاريخها : النظام السياسيّ العامل - قدر الطاقة - على تحقيق المقاصد منها : وحدة الأمة .. وتكامل دار الإسلام .. والتمسك بحاكمية الشريعة الإسلامية في الأمة والدولة جميعًا - رغم التراجع الذي أصاب « الشوري » و« العدل » بدرجات متفاوتة ، في الكثير من الأحيان . .

وعندما وقع الزلزال ، الذي عمل عليه الغرب الصليبي والإمبريالي قرونًا طويلة .. والذي أعلنته الأتاتوركية التي أسقطت الخلافة ، ومحت رمزها ، وحطمت وعاءها في ٢٢ رجب سنة ١٣٤٢ هـ/ ٣ مارس سنة ١٩٢٤ م . لما وقع ذلك ، حدثت الصدمة التي غيّر عنها أمير الشعراء أحمد شوقي [ ١٩٣١ - ١٢٥١ هـ / ١٨٦٨ - ١٩٣٢ م ]

## عندما قال(١) :

ضجّت عليك مآذن ومنابر الهند والهة ، ومصر حزينة والشام تسِأل. والعراق. وفارس يا للرجال ، لحرّة موءودة نزعوا عن الأعناق خير قلادة حَسَبٌ أتى طولُ الليالي دونه وعلاقة فصمت غرى أسبابها جمعتعلى البرالحضور. وربما نظمت ضفوف المسلمين وخطوهم بكت الصلاة، وتلك فتن عابث فلتسمعن بكل أرض داعيًا ولنشهدن بكل أرض فتنة يفتى على ذهب المعز وسيفه عندما حدث ذلك الزلزال ، فرح الاستعمار « وكنائسه « وسعد

وبكتعليك ممالك،ونواح تبكى عليك بمدمع سخاج أمحامن الأرض الخلافة ماح؟ قتلنت بغير جريرة ومجناح ونضؤاعن الأعطاف خيروشاح قد طاح بين عشية وصباح كانت أبرً علائق الأرواح جمعت عليه سرائر النزّاج في كل خطوة جمعة ورواح بالشرع عربيدالقضاء، وقاح يدعوإلى(الكذاب)أولسجاح فيهايبا والدين بيعسماح وهوىالنفوس وحقدها الملحاح

<sup>(</sup>١) أحمد شوقي [ الشوقيات ] المجلد الأول ج ١ ص ١٠٥ – ١٠٩ طبعة دار الكتاب العربيّ – بيروت – بدون تاريخ .

العلمانيون والمتغربون . . وازدهرت دعوات التجزئة والتفتيت لعالم الإسلام ، على أسس إقليمية وقومية .

لكن هذا الزلزال ، الذي هَرُّ كيان الأمة قد تَمَخُضَ عن ولادة اليقظة الإسلامية المنظمة ، وتبلور التيار الإصلاحي الإسلامي الذي ظلَّ وفيًا لمقاصد الخلافة وأهدافها : - وحدة الأمة .. وتكامل دار الإسلام .. وحاكمية الشريعة الإسلامية في الأمة والدولة معًا - ..

ولقد تُمثِرُ هذا التيار الوفي لمقاصد الخلافة ، والساعي إلى تجديدها وإحيائها ، بالواقعية العلمية » فسعى إلى النجديد في شكل الخلافة ونظامها ، لتكون ملائمة للواقع الوطني والقومي الذي تصاعدت حقائقه ودعواته .. ولتكون - أيضًا - أقدر على تحقيق المقاصد والغايات المنوطة بها في هذا الواقع الجديد .

وإذا شئنا أن نشير إلى نموذجين من نماذج الرؤى الحديثة لإحياء الخلافة الإسلامية ، لتكون عصبة أمم إسلامية ، عصرية الشكل ، ووفية - ووافية - للمقاصد والغايات . . فإن النموذج الأول لهذه الاجتهادات الحديثة في إحياء الخلافة الإسلامية هو نموذج فقيه الشريعة الإسلامية وإمام القانون المدنى :

## الدكتور عبد الرزاق السنهوري باشا [ ١٣١٣ - ١٣٩١ هـ / ١٨٩٥ - ١٨٩٠ هـ /

الذي انتقد « العلماء التقليديين » الذين يُتَمسكون من الخلافةِ بشكلها التقليدي القديم ، متجاهلين الصعود المعاصر للنزعات الوطنية والقومية .. الذين يحلمون ببعث العالم الإسلامي كما كان في عهد عمر بن الخطاب [ ٤٠ ق هـ ٢٣ هـ / ١٨٤ - ١٤٤ م ] أو المنصور العباسي [ ٥٠ - ١٥٨ هـ / ٢١٤ - ٢٧٥ م ] المنصور العباسي [ ٥٠ - ١٥٨ هـ / ٢١٤ - ٢٧٥ م ] الأناف

كما ناقش السنهوري وانتقد التيارات المتغربة « التي تريد إحلال التشردم الوطني والتُغضّب القومي – بمعناهما الغربي . محل رابطة الأخوة الإسلامية . . والذين « يريدون أن يندمجوا دون تُخفُظِ بالمجتمعات الغربية ، دون الالتفات إلى الفروق الناتجة عن البيئة والعقلية والتاريخ « (1) .

كذلك ، رد السنهوريّ - تحت عنوان « رأي شاذ » - على ما جاء بكتاب [ الإسلام وأصول الحكم ] للشيخ على عبد الرازق

 <sup>(</sup>١) د. عبد الرزاق السنهوري إ فقه الخلافة وتطورها لتصبح عصبة أمم إسلامية |
 ص ١٦٥ ترجمة : د. نادية عبد الرزاق السنهوري - مراجعة وتقديم وتعليق :
 د. توفيق الشادي . طبعة القاهرة سنة ١٩٨٩ م .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق من ٣١٧ .

[ ١٣٠٥ - ١٣٨٦ هـ / ١٨٨٧ - ١٩٦٦ م ] من افتراء على الخلافة الإسلامية <sup>(١)</sup> .

ثم خلص السنهوري باشا إلى تقديم تصور ٥ واقعي .. ومستقبلي المخلافة الإسلامية ، يراعي مقتضيات التمايز الوطني والقومي السائد في واقع العالم الإسلامي ، ويوفق بين هذا الواقع وبين شكل جديد للخلافة الإسلامية ، لا يتجاهل هذه المستجدات الواقعية ، ويُخفِّقُ للخلافة الإسلامية من وراء هذا النظام في ذات الوقت - المقاصد الإسلامية من وراء هذا النظام الإسلامي المتميز والعتيد .. وحدة الأمة .. وتكامل دار الإسلام .. وإسلامية القانون الحاكم للمجتمعات الإسلامية ..

وحول هذا التَّصور ( الواقعي . والمستقبلي ( للخلافة الإسلامية ) كتب الدكتور السنهوري يقول : ( بما أنه يستحيل اليوم تصور إقامة نظام الخلافة الراشدة أو الكاملة ، فلا مناص من إقامة حكومة إسلامية ناقصة . وذلك على أساس حالة الضرورة ، للظروف التي يَمُرُّ بها العالم الإسلامي حاليًا ،

وهذا النظام الإسلاميّ الناقص يجب اعتباره نظامًا مؤقعًا . وهدفنا المثالي هو السعي إلى العودة مستقبلاً للخلافة الراشدة ( الكاملة ) . إن نظام الخلافة الراشدة التي يجب إقامتها مرة أخرى في المستقبل

<sup>(</sup>١) المضدر السابق ص ٩٦ – ١٠٨ .

يجب أن يتصف بالمرونة . لقد رأينا أن الشريعة الإسلامية لا تفرض إطلاقًا شكلاً معينًا لنظام الحكم ، وكل نظام يتوفر فيه الخصائص الثلاثة المميزة للخلافة هو نظام شرعيّ وصحيح .

إنه يجب علينا أن نأخذ في الاعتبار الاتجاهات القوسة والنزعات الانفصالية في بعض البلاد الإسلامية ، وهي اتجاهات تزداد يومًا بعد يوم . لذلك فإنه يجب علينا أن تجد حلاً يمكن أن يضمن صورة من صور الوحدة بين الشعوب الإسلامية مع إعطاء كل بلد نوعًا من الحكم الذاتي الكامل .

إن وحدة الإسلام في صورة منطرفة غير مرنة لدولة مركزية لم تعد ممكنة الآن ، وإن فكرة نكوين منظمة للشعوب الشرقية يمكنها أن توفق بين الاتجاهات القومية الناشئة ، مع ضرورة تأمين قالرٍ من الوحدة بين الشعوب الإسلامية »(١).

ولقد عاد السنهوري ليؤكد اجتهاده هذا - في إحياء الحلافة - الإسلامية وتجديدها - فكتب - ضمن ما كتب - بدراسته عن الإسلام: دين ودولة على المحاماة الشرعية - سنة ٩٣٩ م - كتب عن الخلافة الإسلامية الجديدة - التي هي السلطة التنفيدية في النظام السياسي الإسلامية - فقال :

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ٣٣٩ ، ٣٤١ ، ٢٥٦ .

ا إن حكومة الحلافة - السلطة التنفيذية في الإسلام - هي حكومة خاصة ، تمتاز عن سائر الحكومات بالمزايا الآتية :

أولاً: أن الخليفة ليس حاكمًا مدنيًا فحسب ، بل هو أيضًا الرئيس الدينيّ للمسلمين . ولا يتوهم أن للخليفة سلطة روحية شبيهة بما تنسبه النصارى للبابا في روما ، فالخليفة لا يملك شيئًا من دون الله ، ولا يحرم من الجنة ، وليس له شفاعة يستغفر بها للمذنبين ، هو عبد من عباد الله لا يملك لنفسه ضرًّا ولا نفعًا ، ولي أمور المسلمين في حدود معينة . ومعنى أنه الرئيس الدينيّ للمسلمين ، هو أن هناك مشاعر عامة يقوم بها المسلمون جماعة كصلاة الجماعة ، والحج ، وهذه لا تتم إلا يها المسلمون جماعة كصلاة الجماعة ، والحج ، وهذه لا تتم إلا يأمام ، هو الخليفة ، لذلك نطلق كلمة ( الإمام ) خاصة على الخليفة إذا ولي اختصاصاته الدينية - ونطلق عليه لقب ( أمير المؤمنين ) إذا ولي اختصاصاته المدنية .

ثانيًا: أن الخليفة ، في استعمال سلطته التنفيذية ، يجب عليه أن يُطَبِّقُ أحكام الشريعة الغراء ، وليس معنى هذا أنه ملزم بالسير على مذهب خاص من المذاهب المعروفة ، فله ، بل عليه - وهو محتهد - أن يراعي ظروف الزمان والمكان ، وأن يطلب من المجتهدين أن تجتمع كلمتهم على ما فيه المصلحة لهذه الأمة ، ولو خالف ذلك كل المذاهب المدوّنة في الكتب ، ومعلوم أن إجماع المجتهدين

مصدر من مصادر التشريع .

ثالثا : أن سلطان الخليفة يجب أن ينبسط على جميع العالم الإسلامي ، فوحدة الإسلام حجر أساسي في الدولة الإسلامية ووحدة الإسلام تستتبع وحدة الخليفة .. يجب أن يكون على وأس الإسلام خليفة واحد ، وهذه هي الخلافة الكاملة . ولكن الظروف قد تُلْجئ المسلمين – وقد تُمَرَّقَتُ وحْدتُهم – أن ينقسموا أَمَمًا لكل أمة حكومتها ، فيجوز تعدد الخليفة للضرورة ، ولكن الخلافة هنا تكون خلافة غير كاملة .

على أن الخلافة الكاملة يمكن تحقيقها إذا اجتمعت كلمة المسلمين ، لا على أن تكون لهم حكومة مركزية واحدة ، فذلك قد يصبح مستحيلاً ، بل يكفي - على ما أرى - أن تتقارب حكومات الإسلام المختلفة وأن تتفاهم ، بحيث يَتَكُونُ منها هيئة واحدة شبيهة بعصبة أمم إسلامية ، تكون على رأس الحكومات ، وتكون هي هيئة الخلافة ، ولاسيما إذا ألحق بهذه الهيئة مجلس مستقل منها ، يكون قاصرًا على النظر في الشئون الدينية للمسلمين ، (1) .

 <sup>(</sup>١) د. عبد الرزاق السنهوري [ الدين والدولة في الإسلام ] مجلة هيئة قضايا الدولة
 عدد يونية سنة ١٩٨٩ ه ص ١٠٠٧ .

هكذا قدم السنهوري باشا أبرز الاجتهادات الفقهية والدستورية المحديثة ، لإحياء الخلافة الإسلامية وتجديدها .. وهو الفقيه في الشريعة الإسلامية - وأبو القانون المدني - وضغا وشرخا - وواضع المقومات القانونية والدستورية للعديد من الدول العربية .. والذي أقبئة أساتذته الفرنسيون - في عشرينيات القرن العشرين - به الإمام الخامس القدمه الراسخة في فقه الشريعة الإسلامية .

\$ \$ -= =

وبعد عشر سنوات من كتابة السنهوري باشا دراسته الهامة عن [ الدين والدولة في الإسلام ] .. جاء الاجتهاد الثاني – على خطى السنهوري موفقًا بين دوائر الانتماء : الوطني .. والقومي .. والإسلامي، ومحددًا الشروط الممهدة لإحياء الخلافة الإسلامية .. وكان الاجتهاد الثاني للإمام :

الشيخ حسن البنا [ ١٣٦٤ - ١٣٦٨ - ١٩٠٦ - ١٩٠٩ - ١٩٠٩ م]:
الذي كتب فقال: « إن الإخوان المسلمين يحبون وطنهم ،
ويحرصون على وحدته القومية بهذا الاعتبار ، ولا يجدون غضاضة
على أي أنسان أن يخلص لبلده ، وأن يفني في سبيل قومه ، وأن يَتُمَنَّى
لوطنه كلَّ مجد وكلَّ عِزُّ وفخار . ثم إن الإسلام الحنيف نشأ عربيًا ،
ووصل إلى الأمم عن طريق العرب ، وجاء كتابه الكريم بلسان عربي

مبين، وتوحدت الأمم باسمه على هذا اللسان. وقد جاء في الأثر الإذا دل العرب ذل الإسلام الله وقد تحقق هذا المعنى حين زال سلطان العرب السياسي .. فالعرب هم عصبة الإسلام وحراسه .. والعروبة ، كما عرفها النبي والها فيما يرويه ابن كثير عن معاذ بن جبل رضي الله عنه : الا إن العربية اللسان ، ألا إن العربية اللسان الله ومن هنا كانت وحدة العرب أمرًا لابد منه لإعادة مجد الإسلام وأقامة دولته وإعزاز سلطانه .. ومن هنا وجب على كل مسلم أن يعمل لإحياء الوحدة العربية وتأييدها ومناصرتها .

بقى علينا أن نحدد موقفنا من الوحدة الإسلامية : والحق أن الإسلام كما هو عقيدة وعبادة ، هو وطن وجنسية ، وأنه قد قضى على الفوارق النسبية بين الناس ، فالله تبارك وتعالى يقول : ﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ ﴾ [ الحجرات : ١٠ ] .

والبي يُخين يقول: « المسلم أخو المسلم ، والمسلمون تنكافأ دماؤهم ، ويسعى بذمتهم أدناهم ، وهم يد على من سواهم » . وليس هناك تعارض بين هذه الوحدات الثلاثة - الوطنية . والعربية . والإسلامية . بهذا الاعتبار ، فكل منها تشد أزر الأخرى وتحقق الغاية منها »(1) .

<sup>(</sup>١) حسن البنا [ رسالة المؤتمر الخامس ] ص ٤٥ - ٤٩ طبعة القاهرة سنة ١٩٧٧ م.

وكما أدرك السنهوري - وأكّد - أن إحياء الخلافة الإسلامية لابد أن تسبقه نهضات اقتصادية ولغوية .. وقانونية ، تربط الأمة الإسلامية ، وتُمَهّدُ لقيام الخلافة الجديدة كنظام سياسي جامع ، وعصبة أمم إسلامية - فقال :

ا ويجب التفكير في ربط الأمم الشرقية بروابط اقتصادية ولغوية
 وقانونية قبل التفكير في ربطها بروابط سياسية ... واقترح - لذلك - البدء بالنهضات الآتية :

١- نهضة تتناول الشريعة الإسلامية وجعلها مطابقة لروح العصر ،
 وهذه النهضة تنتشر فني كل الدول الشرقية .

٢- نهضة تتناول اللغة العربية ، وإدخال ما يجب إدخاله عليها من التعديلات ، وتوحيد اللهجات المختلفة فيها بقدر الإمكان .

٣. نهضة اقتصادیة ، تتناول ربط البلاد المستقلة بمعاهدات لجاریة
 واقتصادیة واتحاد جمرکی وما پُشبه ذلك .

٤- نهضة لإحياء العلوم والمعارف الشرقية، وبخاصة الإسلامية »(١٠)
 كذلك أدرك حسن البنا أن إعادة الخلافة الإسلامية لابد وأن نسبقه

 <sup>(1)</sup> السنهوري [ عبد الرزاق السنهوري من خلال أوراقه الشخصية ] ص ١٢٢ ،
 ١٢٢ - إعداد : د . نادية عبد الرزاق السنهوري ، د. توفيق الشادي - طبعة القاهرة سنة ١٤٠٨ هـ سنة ١٩٨٨ م .

تمهيدات .. فكتب عن الخلافة ، وما يلزم لبعثها من تمهيدات فقال : « إن الإخوان يعتقدون أن الخلافة رمز للوحدة الإسلامية ، ومظهر الارتباط بين أمم الإسلام ، وأنها شعيرة إسلامية يجب على المسلمين التفكير في أمرها والاهتمام بشأنها ..

والإخوان المسلمون ، لهذا ، يجعلون فكرة الخلافة والعمل لإعادتها في رأس مناهجهم . وهم مع هذا يعتقدون أن ذلك يحتاج إلى كثير من التمهيدات التي لابدً منها ، وأن الخطوة المباشرة لإعادة الخلافة لابدُّ أن تسبقها خطوات . لابد من تعاون ثقافي واجتماعي واقتصادي بين الشعوب الإسلامية كلها ، يلي ذلك ، تكوّن الأحلاف والمعاهدات وعقد المجامع والمؤتمرات بين البلاد .. ثم يلى ذلك تكوين عصبة الأمم الإسلامية ، حتى إذا استوثق ذلك للمسلمين كان عنه الإجماع على الإمام الذي هو واسطة العقد ، ومجمع الشمل، ومهوى الأفئدة، وظلَّ الله على الأرض.. ١٠٠٠. هكذا تبلور لبعث الخلافة الإسلامية وتجديدها - على أسس واقعية . . وبرؤية مستقبلية - فقه جديد واجتهاد دستوريّ جديد ، في حياتنا الفكرية الحديثة والمعاصرة .. تجاوز ، الرؤية التقليدية الجامدة » .. و « الرؤية البائسة اليائسة » .. و « الرؤية الرومانسية

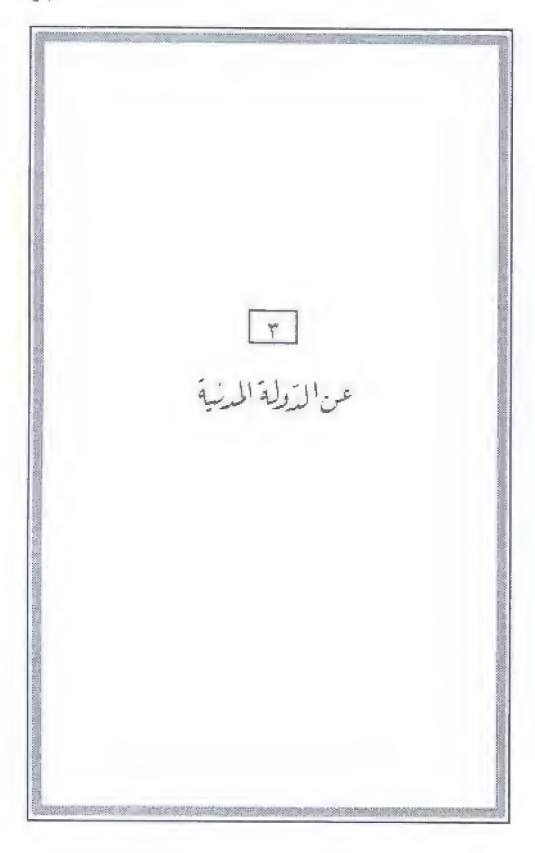
<sup>(</sup>١) [ رسالة المؤتمر الخامس ] ص ٢٩ ، ٥٠ .

الحالمة به .. إلى رؤية فقهية ودستورية وتنظيمية ، تتغيا.. الحفاظ على مقاصد نظام الخلافة الإسلامية .. وتنزل هذه المقاصد الثابتة على واقعنا المعاصر والمعين ..

ولعل الناظر إلى « منظمة المؤتمر الإسلامي » يدرك أن تفعيلها - بالإرادة والإدارة - يمكن أن يجعل منها الأداة لإنجاز المراحل الممهدة لإقامة « عصبة الأمم الإسلامية » .. أي لإقامة الخلافة الإسلامية في ثوبها الجديد .. (1) .

2 2 2 3 3

 <sup>(</sup>١) انظر في ذلك كله كتابنا | إحياه الحلافة الإسلامية : حقيقة أم حيال ٢ طبعة
 مكتبة الشروق الدولية القاهرة سنة ١٤٢٥ هـ سنة ٩٠٠٥ م.



الدولة الإسلامية دولة مدنية ، تقوم على المؤسسات ، والشورى هي آنية اتخاذ القرارات في حميع مؤسساتها ، والأمة فيها هي مصدر السلطات ، شريطة أن لا تحل حرامًا أو تحرم حلالاً جاءت به النصوص الدينية قطعية الدلالة والثبوت .

هي دولة مدنية ؛ لأن النظم والمؤسسات والآليات فيها تصنعها الأمة وتطورها وتغيرها بواسطة ممثليها ، حتى تُحَقَّنَ الحدُّ الأقصى من الشورى والعدل ، والمصالح المعتبرة التي هي متغيرة ومنطورة دائمًا وأبدًا .

والأمة في هذه الدولة الإسلامية هي مصدر السلطات ؛ لأنه لا كهانة في الإسلام ، فالحكامُ نُؤَاب عن الأمة ، وليس عن الله ، والأمة هي التي تختارهم وتراقبهم وتحاسبهم وتعزلهم عند الاقتضاء . . وسلطة الأمة ، التي تمارسها بواسطة ممثليها الذين تختارهم

وسلطة الامة ، التي تمارسها بواسطة ممثليها الدين تختارهم بإراداتها الحرة ، لا يحدها إلا المصلحة الشرعية المعتبرة ، ومبادئ الشريعة ، التي تلخصها قاعدة : « لا ضرر ولا ضرار » .

والدونة الإسلامية دولة مؤسسات ؛ لأن فريضة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر - الجامعة لكل التكاليف الاجتماعية والسياسية - لا يمكن إقامتها في الواقع المعاصر إلا بواسطة المؤسسات في كَنْكُمْ أُمَّةٌ يَدَّعُونَ إِلَى الْفَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْفَرُوفِ وَيَنْهُونَ عَنِ

ٱلْمُنكَرُّ وَٱلْوَلَتِيكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴾ [ آل عمران : ١٠٤ .

بل إن الدولة الإسلامية الأولى التي قامت بالمدينة المنورة ، على عهد رسول الله على مؤسسات دستورية ثلاث :

- أ مؤسسة المهاجرين الأولين الأمراء .
  - ٢ ومؤسسة النقباء الاثنبي عشر الوزراء .
- ٣ ومجلس الشوري المكون من سبعين عضوًا .

وكانت الخلافة فيها بالبيعة والاختيار .. وحقَّ « الدولة » في طاعة « الأمة « مشروطٌ باستقامةِ الدولة في أداء المهام المفوضة إليها من الأمة .. « أطبعوني ما أطعت الله ورسوله ، فإن عصبت الله ورسوله فلا طاعة لي عليكم .. » .

فالمؤسسة مبدأ عريق في الدولة الإسلامية ، تستدعيه وتؤكّد عليه التعقيدات التي طرأت على نظم الحكم في العصر الحديث .

ولأن الدولة الإسلامية دولة مؤسسات ، كانت القيادة فيها والسلطة جماعية ، ترفض الفردية والديكتاتورية والاستبداد .. ولهذه الحكمة السامية لم يرد في القرآن الكريم مصطلح ، ولي الأمر ، يصيعة الفرد - وإنما جاء التعبير بصيغة الجماعة [ أوبي الأمر ] ﴿ إِنَّ اللَّمَ عَلَيْهُمْ أَن تُؤَدُّوا اللَّمَ عَنْ إِلَى أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمَتُم بَيْنَ النَّاسِ أَن

تَحَكَّمُواْ بِالْعَدْلِ إِنَّ اللَّهَ نِيتًا يَعِظْكُر بِيْهِ إِنَّ اللَّهَ كَانَ سَبِيعًا بَصِيرًا ﴿ يَخَاتُهَا الَّذِينَ مَامَنُواْ أَطِيعُوا اللَّهَ وَالطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الأَمْنِ مِنكُنْ فَإِن لَنَنزَعَلُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنْهُمْ ثُؤَمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْدِ الْآخِرِ قَالِكَ خَيْرٌ وَأَخْسَنُ تَأْوِيلًا ﴾ [النساء: ٥٥ - ٥٩]

فالطاعة للسلطة الجماعية .. والرد إلى المرجعية الدينية - عند التنازع - لسلطة الاجتهاد والتشريع الجماعية : ﴿ وَإِذَا جَاءَهُمُ أَمْرٌ فِنَ ٱللَّامُنِ أَوِ النَّمْولِ وَإِذَا جَاءَهُمُ أَمْرٌ فِنَ ٱللَّامُنِ أَوِ النَّمْولِ وَإِذَا جَاءَهُمُ أَمْرٌ فِنَ ٱللَّامُنِ أَو النَّمْولِ وَإِلَى الْوَلْمَ الْوَلِي اللَّهُمُ اللّهُمُ اللَّهُمُ اللّ

فسلطة الاجتهاد والتشريع التي تستنبط الأحكام هي سلطة جماعيةً كذلك .. مع التأكيد على أن تكون هذه السلطة الجماعية من الأمة ، معبرة عن هويتها ومصالحها ..

والسياسة في الرؤية الإسلامية ليست من أمهات العقائد الدينية ، وإنما هي من الفروع والفقهيات . أجمع على ذلك أئمة الفكر السياسي الشنّي عبر تاريخ الإسلام .. ولذلك ، فإن الاختلاف في السياسة معايره " الخطأ .. والصواب " و " النفع .. والضرر " وليس الكفر .. والإيمان " .

والدولة الإسلامية تعتمد التعددية الدينية والسياسية والفكرية في الأمة ، ليس باعتبارها فقط من تجليات الحرية وحقًا من حقوق الإنسان ، وإنما باعتبار هده التعددية - فوق ذلك - سنة وفانونا - كونيًا .. واجتماعيًّا - لا تبديل له ولا تحويل .. فالواحدية والأحدية هي فقط للخالق - سبحانه وتعالى - أما من عداه وما عداه - في عوالم الخلق - فقائم على سنة التعدّد والتمايز والاختلاف .

ولغير المسلمين في المجتمع الإسلاميّ والدولة الإسلامية كامل حقوق المواطنة ، وعليهم كامل واجباتها ، مثلهم في ذلك مثل المسلمين . . وبنص عهد رسول الله ويهيه للنصارى سنة ، ١ هـ : المسلمين وعليهم ما على المسلمين وعلى المسلمين ما عليهم حتى يكونوا للمسلمين شركاء فيما لهم وفيما عليهم » . فوحدة الأمة ، والمساواة في المواطنة » يتأثران باختلاف العقائد

فوحدة الامة ، والمساواة في المواطنة ، يتأثران باختلاف العقائد الدينية ، التي مردها وحسابها إلى الله - سبحانه وتعالى - يوم الدين ، والشورى في الرؤية الإسلامية هي آلية اتحاد الفرارات في كل ميادين الاجتماع الإسلامي - من الأسرة .. إلى الدولة ، وعمر كل مؤسسات المجتمع - بل هي صفة من صفات المؤمنين :

فَفِي الأَسرة : ﴿ فَإِنَ أَرَادَا فِصَالًا عَن تَرَاضِ مِنْهُمَا وَتُشَاوُرِ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا ﴾ [النقرة: ٢٣٣].

وفي المجتمع والأمة : ﴿ وَمَا عِندَ اللَّهِ خَيْرٌ وَأَبْقَىٰ لِلَّذِينَ ءَامَـنُواْ وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتُوكَّلُونَ ﴿ وَٱلَّذِينَ يَجْنَنِبُونَ كَبُنَيْرَ ٱلْإِنْحِ وَٱلْفَوَاحِشَ وَإِذَا مَا غَضِبُوا هُمْ يَعْفِرُونَ - وَالَّذِينَ السَّنَجَابُوا لِرَبِهِمْ وَأَقَامُوا الصَّلَوْةَ وَأَمْرُهُمْ شُورَى يَنْهُمْ وَمِمّا وَرَقْتَهُمْ يُنفِقُونَ \* وَأَنَّذِينَ إِذَا أَسَابَهُمُ الْبَغَىٰ هُمْ يَنفَصِرُونَ ﴾ الشورى: ٣٩٠٣١. وفي الدولة والسلطة : ﴿ فِيمَا رَحْمَة مِن اللهِ لِنتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنتَ فَظًا غَلِيظَ الْفَلْبِ لَالفَصَّوا مِن حَولِكُ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَالسَّنَغَفِرُ لَكُمْ وَلَوْ كُنتَ فَظًا غَلِيظَ الْفَلْبِ لَالفَصَّوا مِن حَولِكُ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَالسَّنَغَفِرُ فَلَا كُنتَ فَظًا غَلِيظَ الْفَلْبِ لَالفَصَّوا مِن حَولِكُ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَالسَّنَغَفِرُ لَكُمْ وَلَقَ اللهَ عَمِونَ : ١٩٩٩ ] . المعوان : ١٩٩١ ] .

وهذه الشورى ملزمة ، لأن الأمة أو جمهورها لا تجتمع على ضلالة - « إنَّ أمتي لا تجتمعُ على ضلالة » رواه ابن ماجه .. فالعصمة في النظام الإسلامي للأمة . وليست لحاكم أو فقيه أو زعيم أو حزب أو جماعة من الجماعات .

ولقد كانت الشورى ملزمة حتى في عهد النبوة .. ورسول الله يُؤلِين هو القائل لأبي بكر وعمر : « لو اجتمعتما في مشورة ما خالفتكما » وواه الإمام أحمد - .. والقائل : « لو كنت مؤمرًا أحدًا دون مشورة المؤمنين لأمرت ابن أم عبد - [ عبد الله بن مسعود ] رواه الترمدي وابن ماجة والإمام أحمد .

ولقد مدح القرآن الكريم ملكة سبأ لأنها تحكم بشورى مؤسسة الملأ أولى الأمر: ﴿ مَا كُنتُ قَاطِعَةً أَتَرُ خَتَى تَتَهَدُونِ ﴾ [السل. ٣٦]. وذم فرعون لتفرده بالسلطة: ﴿ مَا أُرِيكُمْ إِلَّا مَا أَرَىٰ وَمَا أَهَدِيكُو إِلَّا

سَبِيلَ ٱلرَّشَادِ ﴾ [غافر: ٢٩]. ولذلك أجمع فقهاء الأمة على « أن الشورى من قواعد الشريعة وعزائم الأحكام .. ومن لا يستشير أهل العلم والدين فعزله واجب .. وهذا مما لا خلاف فيه » - القرطبي [ الجامع لأحكام القرآن ] ج لا ص ٢٤٩ .

ولأن الانفراد بالسلطة هو باب واسع من أبواب الاستبداد والطغيان هُوكُلُرٌ إِنَّ ٱلإِنسَانَ لَيُطْفَقُ \* أَن رُّمَاهُ ٱسْتَغَفَى ﴾ [ العلق : ٢ ، ٧ ] كان تبادل السلطة بين تبارات السياسة والفكر في المجتمع الإسلامي ، بالرجوع إلى الأمة ، مصدر السلطات ، والمستخلفة عن الله - هو المحقق لتجدّد الحياة السياسية ، والحيلولة دون الاستبداد والطغيان ..

ولأن التوازن هو سرُّ الحياة .. والعاصم من الانحراف .. كان تعدّد السلطات والمؤسسات وتوازنها السبيل المحقق للعدل في المجتمع والدولة الإسلامية .. فكما أن للتشريع مؤسسته فإن للقضاء مؤسسته وللتنفيذ مؤسسته كذلك .. والتوازن بين هذه المؤسسات وسلطتها هو المحقق للعدل الذي تبتغيه الأمة من وراء قيام هذه المؤسسات .. ولأن الأمة في الدولة الإسلامية هي مصدر السلطات، فإن التشريع تتولاه المؤسسة التشريعية ، في إطار مبادئ الشريعة وقواعدها ، انطلاقًا من المبدأ القرآني : ﴿ وَإِذَا جَآءَهُمَ أَمَرٌ مِنَ ٱلْأَمْنِ أَوِ الْحَوْفِ أَنْاعُوا بِهِمْ وَلَوَ رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَى أَوْلِ ٱلْأَمْنِ مِنْهُمْ الْمَرْ مِنْ الْأَمْرِ مِنْهُمْ

لَعَلِمَهُ ٱلَّذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمٌ ﴾ [ النساه : ٨٣ ] .

نقد عرفت نظم الحكم في الحضارة الغربية نظامين شهيرين:

1- دولة الكهائة الكنسية: في العصور الأوربية الوسطى - وكانت الدولة فيها دينية كهنوتيه، تحكم باسم السماء والتفويض الإلهي المزعوم.. أي أنها عرفت « اللاهوت » .. و « السلطة المعصومة » [ السماء فالدولة ] ولا وجود للأمة وسلطتها في هذا النظام .

٢. والدولة العلمانية : التي تختارها الأمة .. وفيها : " الأمة " ...
 و " الدولة النائبة عن الأمة " - [ الأمة فالدولة ] - ولا وجود فيها للشريعة والمرجعية الدينية .

أما الدولة الإسلامية ، فإنها نظام متميز وفريد .. فالسيادة فيها للشريعة الإلهية .. والأمة فيها هي مصدر السلطات ، والمستخلفة عن الله - شارع هذه الشريعة - .. والدولة فيها مختارة من الأمة ومستخلفة عنها - إ الشريعة - فالأمة - فالدولة ] .

فهي الدونة الوحيدة الجامعة بين هذه المكونات ائتلاث: الشريعة .. والأمة .. والدونة .. ولذلك ، فإنها الأقدر على تحقيق المصالح الشرعية المعتبرة للأمة ، في حدود الحلال والحرام الديني ومنظومة القيم التي اجتمعت عليها جميع الشرائع السماوية .



عن لشوي الإسلامية

« الشوري » : مصطلح إسلاميّ خالص وأصيل ..

وهو اسم - من « المشاورة » - التي تعني ، في اصطلاح العربية : استخراج الرأي . . فهي فعل إيجابي ، لا يقف عند حدود « التطوع » بالرأي . . بل يزيد على « التطوع » إلى درجة « العمل » على استخراج الرأي استخراج الرأي استخراج ) واستدعائه قصدًا ؟ ! . .

وإذا قلنا: أشار فلان على فلان بالرأي .. فإن معناه - في اصطلاح العربية - أمره به ! .. وليس مجرد إبراء الذمة بإلقاء الرأي فقط ؟ ! . والشورى ، في الفكر السياسي الإسلامي . هي فلسفة نظام الحكم .. والاجتماع .. والأسرة لأنها تعني إدارة أمر الاجتماع الإنساني ، الخاص والعام ، بواسطة الائتمار المشترك والجماعي ، الذي هو سبيل الإنسان للمشاركة في تدبير شئون هذا الاجتماع .. فالشورى ، أي الائتمار المشترك ، هي السبيل إلى الإمارة . أي القيادة والنظام والسلطة والسلطة والسلطان - إمارة الإنسان في الأسرة .. وفي المجتمع .. وفي المجتمع وحكمه ، صغيرًا كان المجتمع أو كبيرًا ..

ولما كان التصورُ الفلسفيّ الإسلاميّ لوجود الإنسان في هده الحياة . ولوظيفته ومكانته فيها ، ولعلاقته بالآخرين ، قائمًا على حقيقة أن هذا الإنسان مخلوق لله سبحانه وتعالى ، ومستخلف عنه في عمارة الكون .. كانت مكانة الإنسان في العمران هي مكانة الخليفة عن الله .. فهو ليس سيد الكون حتى نكون حريته مطلقة دون حدود ، وشوراه وائتماره وإمارته وسلطته دون ضوابط وأطر .. وفي ذات الوقت . فإن خلافته عن الله سبحانه تعني وتقتضي أن تكون له سلطة وإرادة وحرية وشورى وإمارة تُمكننه من النهوض بتكليف العمران لهذا الوجود .. فهو ، لهذا ، ليس الكائن المجبر المسيئر المهتش بإطلاق .

إنه في المكانة الوسط .. ليس سيد الكون .. وليس العبد المجرد من الحرية والإرادة والاستقلال والمسئولية .. وإنما هو الخليفة عن سيد الكون ، وله في إطار عقد وعهد الاستخلاف السلطات التي تُمَكُّنُهُ من النهوض بمهام هذا الاستخلاف .

وانطلاقًا من هذه الفلسفة الإسلامية ، في مكانة الإنسان في هذا الوجود ، يتميز المذهب الإسلاميّ في الإطار الشورى ال. فينود عقد وعهد الاستخلاف الإلهيّ ، التي هي قضاء الله الحتميّ في كونه . وكذلك أحكامه التي جعلها إطارًا حاكمًا لحرية الإنسان وسلطاته . هي الوضع الإلهيّ الله الذي تظهر فيه عبودية المخلوق للخالق ، وقضاء الله الذي لا شورى فيه ولا خيار ولا اختيار الله وما كان لِمُؤْمِنٍ وقضاء الله الذي لا شورى فيه ولا خيار ولا اختيار الله وما أمّرهم ومّن للمؤمنة إذًا قَضَى الله ورّسُولُهُ مُ أمّرًا أن يَكُونَ لَهُ مُ الله الذي لا شورى فيه ولا خيار ولا اختيار الله ومَا كان لِمُؤْمِنِ وَمَن الله الذي لا شورى فيه ولا خيار ولا اختيار الله ومَا المُرهم ومّن الله ومَن الله ومَن الله ومَن الله ورّسُولُهُ مُ أمّرًا أن يَكُونَ لَهُمُ اللهُ يَرَدُ مِنْ المَرهم ومَن الله ومَن الله ومَن الله ومَن الله ومَن الله ورّسُولُهُ ورّسُولُهُ ومَن الله ورّسُولُهُ ومَن الله ومَن اله ومَن الله ومَن المَن الله ومَن الله ومَن الله ومَن الله ومَن الله الله ومَن المَن الله ومَن اله ومَن الله ومَن ال

يُعْضِ ٱللَّهَ وَرَّسُولُمُ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَاكًا تُبِينًا ﴾ [الأحراب ٢٦٦].

هنا ، وفيما يتعلق بهذا الإطار الحاكم ، نحن أمام « سبادة الله .. وحاكميته « .. المتمثلة في قضائه الحتمي ، والشريعة الممثلة لبتود عقد وعهد الاستخلاف .. على الخليفة - الإنسان - أن يجعلها الإطار الحاكم لحريته وشوراه ولسلطته وإمارته ، ولحركته أثناء قيامه بالوكالة والنيابة والاستخلاف .

وإذا كان الإنسان قد الحتار - دون سائر المخلوقات - حمل أمانة الخلافة في عسران هذه الأرض ﴿ إِنَّا عَرَضْنَا ٱلأَمَانَةُ عَلَى ٱلتَمَنُونِ وَٱلْحِكَالِ فَٱلْبَنَ اللّهُ الْمَنْفَقَنَ مِنْهَا وَكَمّلْهَا ٱلإنسَانُ إِنَّهُ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْحِكَالِ فَٱلْبَنَ أَن يَحْمِلْنَهَا وَأَشْفَقَنَ مِنْهَا وَمَمّلُهَا ٱلإنسَانُ إِنْهُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولًا ﴾ [الأحزاب: ٧٧]. فإن الله - سبحانه وتعالى - كان ظَلُومًا جَهُولًا ﴾ [الأحزاب: ٧١]. فإن الله - سبحانه وتعالى - إعانة منه للإنسان على أداء هذه الأمانة ، قد منيزه بالاحتيار والحرية ، هي ودعاه إلى أن يمارس « حاكمية إنسانية » و « سلطة بشرية » ، هي مرادة لله - سبحانه وتعالى - ومُقَوَّضة منه للإنسان ، كجزء من استخلافه لهذا الإنسان ، وبعبارة الإمام ابن حزم الأندلسي [ ٤٨٣ م - ٢٥٤ هـ من حكم الله أن يَجْعَلَ الإنسان حاكمية انسلطة التي ينفذ المحكم له الله » ، أي أن جَعَلَ للإنسان حاكمية انسلطة التي ينفذ بها حاكمية شريعة الله ، لينهض بالأمانة التي فَوَّضَهَا إليه الله . .

وإذا كان الانفراد بالرأي والسلطة ، في أي ميدان من ميادين الرأي والسلطة ، هو المقدمة للاستبداد والاستفراد والطغيان ﴿ كُلَّا إِنَّ الْإِنْمَانَ لِلْطَغَيِّ ﴿ أَن رَّهَا السَّمَدَة للاستبداد والاستفراد والطغيان ﴿ كُلَّا إِنَّ عَلَيْهَا تَارِيخَ الإنسان والنظم والحضارات . . فإن المنقذ للإنسان والعمران البشري من هذا الطغيان هو نظام الشورى الإسلامية ، الذي يكفل للإنسان عطلق الإنسان المشاركة في تدبير شئون العمران ، وخلل دون أن يطغي هذا صغيرها و كبيرها ، فتنجو دنياه من الطغيان ، وذلك دون أن يطغي هذا الإنسان على التدبير الإلهي المتمثل في الشريعة الإلهية ، والتي ـ هي الأخرى ـ مقوّم من مقوّمات العدل في هذا العمران ،

ولهذه الحقيقة - من حقائق مكانة الشورى - جعلها الإسلام «فريضة إلهية»، وليست مجرد» حق «من حقوق الإنسان .. أي أنه لا يجوز للإنسان أن يتنازل عنها حتى بالرضا والاختيار إن هو أراد! .. كما عمم الإسلام ميادينها لتشمل سائر ميادين الحياة الإنسانية ، العام منها والخاص .. من الأسرة .. إلى المؤسسة إلى المجتمع .. إلى الدولة .. إلى الاجتماع الإنساني ونظامه الدولي وعلاقاته الدولية ! .. فهي ئيست شأنًا من شئون النظام السياسي للدولة لا تتعداه .

قفي « مجتمع الأسرة » ، يعتمد الإسلام الشوري فلسفة للتراضي والمشاركة في تدبير شئون الأسرة ، لتأسس عليها المودة والتراضي

والانتظام: ﴿ وَٱلْوَالِدَاتُ يُرْضِعَنَ أَوْلَدَهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ لَيَنْ آرَادَ أَن يُنِمَّ الرَّضَاعَةُ وَعَلَى ٱلْمُؤلُودِ لَهُ رِزْفُهُنَ وَكِسْوَمُهُنَّ بِالْمُعْرُوفِ لَا تُكَلَّفُ نَفْشَ إِلَا مُولُودٌ لَهُ بِوَلَدِهِ وَعَلَى ٱلْوَارِثِ مِثْلُ وُسْعَهَا لَا تُعَلَّى آلَوَارِثِ مِثْلُ وَسَعَها لَا تُعْمَلُونَ وَالدَّةُ أَن بِوَلَدِهِ وَعَلَى ٱلْوَارِثِ مِثْلُ وَسَعَها لَا تُعْمَلُونَ وَالدَّهُ إِلَى مَوْلُودٌ لَهُ بِوَلَدِهِ وَعَلَى ٱلْوَارِثِ مِثْلُ وَلِكَ مُولُودٌ لَهُ بِوَلَدِهِ وَعَلَى ٱلْوَارِثِ مِثْلُ وَلِكَ عَلَيْكُمُ وَاللّهِ عَن تَرَاضِي مِنْهُمَا وَقَضَاوُر فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا وَاللّهُ وَمُنَاوُر فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُو إِذَا سَلّمَتُم مَا عَالَيْهُم بِالْمُعْرُفِقِ وَالْفَقُوا أَنْ اللّهُ مِنْ وَاللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ وَاللّهُ مُنْ اللّهُ وَاللّهُ مُنْ اللّهُ وَاللّهُ مِنْ وَاللّهُ مِنْ وَاللّهُ مِنْ وَاللّهُ مُنَا عَالَمُهُمْ وَاللّهُ مُنْ وَاللّهُ مُنْ وَاللّهُ مُنْ وَاللّهُ وَلَا مُؤْلُولُ وَلَهُ وَلَوْلَتُهُمْ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ ولَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

وفي " شئون الدولة " ، يفرض الإسلام ويوجب أن تكون الشوري ، شوري الجماعة : هي الفلسفة والآلية لتدبير الأمور . . سواء كان ذلك في داخل مؤسسات الدولة ، أو في العلاقة بين هذه المؤسسات وبين جمهور الأمة .. ففي إدارة مؤسسات الدولة لشئونها يلفت القرآن الكريم أنظارنا إلى معنى عظيم عندما لا يرد فيد. القرآن ـ مصطلح « ولي الأمر » بصيغة المفرد التي تدلُّ على ؛ الانفراد والاستفراد » ، وإنما يرد فيه هذا المصطلح ، فقط بصيغة « الجمع » - [ أولي الأمر ] · إشارة إلى الجماعية ، وتزكية للمشاركة والشوري ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَطِيعُوا ٱللَّهَ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ وَأُولِي ٱلْأَمْنِ مِنكُمُّ ﴾ [النساء [ ٥٩] . . . ﴿ وَإِذَا جَآءَهُمْ أَمَرٌ مِنَ ٱلأَمْنِ أَوِ ٱلْخَوْفِ أَذَاعُواْ بِهِ ۚ وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى ٱلرَّسُولِ وَإِلَى أُولِي ٱلْأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ ٱلَّذِينَ يَسَتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمٌ ﴾ [ الاستام الله كسا يحرص القرآن الكريم على التنبيه على أن بكون [ أولو الأمر ] من

الأمة ، حتى تكون السلطة نابعة من الأمة ، وليست مفروضة عليها من خارج . . حتى لكأنه يشير إلى مبدأ « السيادة الوطنية . . والقومية . . والحضارية . . ، اللأمم والشعوب والمجتمعات ! . .

أما في العلاقة بين الدولة ، وبين جمهور ، الأمة ، فإن القرآن يجعل الشوري والمشاركة في صُنُع القرار « فريضة إلهية « ، حتى ولو كانت " الدولة " يقودها رسول الله ﷺ : ﴿ فَبِمَا رَحْمَةٍ مِنَ ٱللَّهِ لِنتَ لَهُمُّ وَلَوْ كُنتَ فَظًّا غَلِيظً ٱلْقَلْبِ لَانْفَضُّوا مِنْ حَوْلِكَ فَٱعْفُ عَنْهُمْ وَٱسْتَغْفِرَ لَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِي ٱلْأَمْرِ فَإِذَا عَنَهْتَ فَتَوَكَّلَ عَلَى ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ يُجِبُّ ٱلْمُتَوَكِّلِينَ ﴾ [أل عسران : ١٥٩]. فالعزم ، أي تنفيذ القرار ، هو ثمرة للشوري أي المرحلة التائية لاشتراك الناس في إنضاج الرأي وصناعة القرار . . هذا القرار الشوري الذي يضعه ولاة الأمر - بالعزم -في الممارسة والتنفيذ . . وهذا المعنى هو الذي جعل مفسري القرأن الكريم يقولون - في تفسيرهم لهذه الآية - نقلاً عن المفسر الكبير ۱۱ ابن عطية » [ ۲۸۱ - ۲۶ ه هـ / ۱۰۸۸ - ۱۸۶۸ م]: « إن الشوري من قواعد الشريعة وعزائم الأحكام . ومن لا يستشير أهل العلم والدين فَعَزْلُه واجبٌ .. وهذا مما لا خلاف فيه ١١٠٠ .

 <sup>(</sup>١) القرطبي ( الجامع لأحكام القرآد ٢ ج ٢ ص ٢٤٩ طبعة دار الكتب المصرية القاهرة .

فالشورى من ٥ قواعد الشريعة ٥ .. ومن ٤ عزائم الأحكام ١ .. أما أهلها ، فالأمة ؛ لأنها فريضة على الأمة ، ينهض بها - كفريضة كفائية - أهل الكفاءة ، بحسب موضوعاتها وميادينها .. ولذلك ، جاء في عبارة المفسرين لآياتها الإشارة إلى أهل ١ العلم ٥ وأهل ١ الدين ١ . وليس فقط أهل ١ الذين ١ .. وأبطًا ليس فقط أهل ١ العلم ٥ العلم ٥ دون أهل ١ الدين ١ .

وكون النهوض بفريضة الشورى من « الفرائض الكفائية » - التي إذا قام بها البعض سقطت عن الباقين - يجعلها أهم وآكد من الفرائض الفردية ه ؛ لأن الإثم في التخلّف عن أداء الفريضة الفردية يفف عند الفرد وحده ، بينما الإثم في التخلّف عن إقامة الفريضة الكفائية يلخق الأمة بأسرها ! ..

ويؤكّد هذه الحقيقة حقيقة توجُه التكليف الإسلامي بالشورى الى الأمة جميعًا ، أنها قد جاءت - أي الشورى في القرآن الكريم « صفة « من صفات الأمة المؤمنة ، وليست وقفًا على فريق دون فريق في وَالَّذِينَ السَّنَجَابُولُ لِرَبِّهِمْ وَأَقَامُولُ الصَّلُوةَ وَالْمُرُهُمْ شُورَىٰ بَيْنَهُمْ وَمِنًا رَزَفْتُهُمْ لِبُغِقُونَ ﴾ 1 الشورى : ٣٨ | .

فهي ليست امتيازًا « للأحرار .. الأشراف .. الملاك .. الفرسان » كما كان حال « الديمقراطية » عند الإغريق والرومان وهي ليست مجرد « حق » من حقوق الإنسان ، حتى يجوز له التنازل عنه بالرضا والاختيار .. وإنما هي فريضة إلهية ، وتكليف سماوي ، على الكافة .. وضرورة من ضرورات الاجتماع الإنساني ، صغيرة أو كبيرة دائرة هذا الاجتماع بل لقد بلغ الإسلام في تزكية الشورى إلى الحد الذي جعل ، العصمة ، للأمة ، ومِن ثمّ للرأي والقرار المؤسس على شوراها ، فقال رسول الله بي في نه الم أمتي لا تجتمع على ضلالة ، وواه ابن ماجه - .. وذلك لتطمئن القلوب الى حكمة الرأي وصواب القرار إذا كانا مؤسسين على شورى الأمة في أمورها بواسطة أهل العلم والدين من أبنائها ..

0 0 0 9

ولقد جاءت السنة النبوية - العملية والقولية - البيان النبوي للبلاغ القرآني في الشورى .. وكانت « السابقة الدستورية » التي تُمثّلُ النموذج والأسوة للنظام الإسلامي في المشاركة بصنع القرار .. فحتى المعصوم بيني كان النزامه بالشورى على النحو الذي يروي أبو هريرة فيقول : « ما رأيت أحدًا أكثر مشورة لأصحابه من رسول الله .. » - رواه الترمذي - وكان صحابته ، وضوان الله عليهم ، حريصين ، في زمن البعثة ، على التمييز بين منطقة « السيادة الإلهية » - وفيها السمع والطاعة وإسلام الوجه لله - وبين منطقة » الساعلة

البشرية » ليمارسوا فيها الشورى ، المؤسسة والمثمرة لصنع القرار - . . فكانوا يسألون رسول الله يُثَيِّة في المواطن التي لا تتمايز فيها هاتان المنطقتان بذاتهما ، فيقولون :

- يا رسول الله ، أهو الوحي ؟ .. أم الرأي والمشورة ؟ . فإذا كان المقام من مقامات الرأي والمشورة - « السلطة البشرية » - شاركوا في إنضاج الرأي وصناعة القرار ، والتزموا به عند العزم على وَضْعِه في الممارسة والتطبيق . . حدث ذلك في مواطن كثيرة ، من أشهرها تحديد المكان الذي ينزل به جيش المسلمين في موقعة الله الله الموقف من مصالحة بعض المشركين في موقعة « الخندق » بلإن الالتزام بثمرات الشوري وقراراتها ، لم يكن وقفًا على الصبحابة وحدهم ، وإنما شمل رسول الله ﷺ أيضًا .. لأنه في غير التبليغ عن الله ، سبحانه وتعالى ، « مجتهد » ، والاجتهاد إبداع بشريّ غير معصوم ، ومِن ثُمَّ فهو من مواطن الشوري ، بل هو واحد من مستوياتها العليا .. وفي هذا المعنى ، وعلى ضوء ها.ه الحقيقة نقرأ حديث رسول الله ﷺ الذي يقول فيه لأبي بكر الصديق [ ١ ٥ ق هـ -١٢ هـ / ٧٣ ه - ٢٣٤ م ] ولعمر بن الخطاب [ ٤٠ في ه - ٢٣ هـ / ٨٤ - ٦٤٤ م ] رضي الله عنهما : « لو اجتمعتما في مشورة ما خالفتكما » - رواه الإمام أحمد .. وفيه تشريع لقاعدة الأكثرية

والأقلية في القرارات الشورية ، واعتماد رأي الأغلبية عند اتخاذ القرار ، حتى ولو كانت الأقلية فيها رئيس الدولة ، رسول الله فينية ا . . ونقرأ - كذلك - حديث رسول الله فينية الذي يقول فيه : « لو كنتُ مُؤمّرًا أحدًا دون مشورة المؤمنين لأمّرتُ ابن أم عبد » - [ عبد الله بن مسعود ] - رواه الترمذيّ وابن ماجه والإمام أحمد . فتعيين أمير للجيش ، هو اجتهاد في الشئون السياسية والعسكرية ، ولذلك كانت الشورى هي السبيل لاتخاذ القرار فيه ، ولا يجوز لرئيس الدولة الانفراد بتعيين أمراء الجيوش دون مشورة أهل الشورى حتى ولو كان رئيس الدولة هو رسول الله فينية .

وعلى هذه الشنّة النبوية سارت الخلافة الراشدة .. ففي عهد أبي بكر الصديق ، كانت كل الأمور تُبْرَمُ بالشورى وجميع القرارات تأسس على المشاركة الشورية .. حتى القوانين التي يُقضى بها بين الناس ، إذا لم يرد بها نصّ في الكتاب أو الشنّة « فعن ميمون بن مهران ، قال : « كان أبو بكر إذا وَرَدْ عليه الحصم ، بضر في كتاب الله ، فإن وجد فيه ما يقضي بينهم قضى ، وإن لم يكن في الكتاب ، وعلم من رسول الله يُقِينَ في ذلك الأمر سُنّة قضى بد ، فإن أعياه خرج فسأل المسلمين ، وقال : أتاني كذا وكذا ، فهل علمتم أن خرج فسأل المسلمين ، وقال : أتاني كذا وكذا ، فهل علمتم أن

رسول الله على قضى في ذلك بقضاء افريما اجتمع إليه النفر كلهم يذكر من رسول الله فيه قضاء ، فيقول أبو بكر : الحمد لله الذي بحقل فينا من يحفظ على نبينا . فإن أعياه أن يجد فيه سُنَّة من رسول الله على فينا من وحيارهم فاستشارهم ، فإذا اجتمع رأيهم على أمر قضى به . . ، وواه الدارمي .

أما عمر بن الخطاب ، فهو القائل : « الخلافة شورى » - رواه مسلم والإمام أحمد - و « مَنْ بايع عن غير مشورة المسلمين فلا بيعة له ، ولا بيعة تلذي بايعه .. » رواه البخاريّ والإمام أحمد .

ولقد شهد عهد عمر بن الخطاب الذي اتسعت فيه الدولة الإسلامية واكتملت الصورة المتعددة للشورى المؤسسية ، فكان هناك مجلس الشورى من سبعين عضوا ويجتمع في مكان محدد بأوقات محددة في مسجد المدينة - الذي كان دار الحكومة وكانت تعرض على هذا المجلس المشكلات والأخبار التي ترد من الولايات والأقاليم ، والأمور المستجدة التي لم تعرف فيها سنة نبوية تشريعية بل وكانت دائرة الشورى تتسع لتشمل مؤسسات أخرى غير مؤسسة هذا المجلس ، من مثل « مؤسسة المهاجرين الأولين » و « مؤسسة النقباء الاثني عشر » - قيادة الأنصار - ومن أشهر القضايا التي دارت حولها الشورى ، في عهد عمر بن الخطاب ، قضية الموقف من الأرض

الزراعية في البلاد التي فتحت ، والتي مَثَّلَتْ هذه الأرض فيها الثروة الأساسية للدولة والأمة - أودية الأنهار بمصر والشام والعراق - والموقف من أهل الديانات الوضعية - في فارس ، والموقف من المؤسسات والخبرات الإدارية والتنظيمات في البلاد التي دخلت إطار الدولة الإسلامية .. ماذا يأخذ منها المسلمون في بنائهم السياسي والإداري والحضاري؟ .. وماذا يدعون؟ .. من مثل «وضائع كسرى» بفارس .. و « تدوين الدواوين » عند الرومان - إلخ .. إلخ . فكانت الشورى المؤسسية هي السبيل لإنضاج الآراء ولصنع القرارات في دولة النجاة الراشدة ومجتمعها .. كما كانت كذلك في دولة النبوة ، انظلاقًا من تشريعها فريضة إلهية على الأمة ، في القرآن الكريم .

0 0 0 0

هكذا تأسست وتميزت في الشورى الإسلامية في الحياة والنظم الإسلامية : فلسفة الاجتماع والعمران الإسلامي في الأسرة .. والمجتمع .. والدولة .

وإطارها وميدانها : كل ما ئم يقض الله فيه قضاء خَتْم وإلزام للإنسان ؛ مما تُرك له ، كخليفة عن الله في عمران هذا الوجود . والأمة فيها وبها هي مصدر السلطة والسلطان في سياسة الدولة وتنظيم المجتمع وتنمية العمران . وهذه الأمة - في تنظيم هذه الشورى - تختار مؤسساتها المكونة من « أهل الذكر » و « العلم » و « الفقه » بالأحكام والواقع مغا . فالمشاركة في الشورى هي للأمة .. وتمثيلها والنيابة عنها يقومان ويتمان بواسطة » المؤسسات » .

فغي بيعة العقبة .. التي كانت بمثابة " الجمعية التأسيسية " للدولة الإسلامية الأولى ، عندما أراد حضورها - من الأوس والخزرج - مبايعة الرسول يُتَفِيّة على إقامة الدولة ، قال لهم : " اختاروا منكم اثني عشر نقيبًا " .. فولدت بالاختيار ، أولى " المؤسسات " في دولة الإسلام .. وهي " مؤسسة النقباء الاثني عشر " ، التي كانت لها القيادة في مجتمع الأنصار ، والتمثيل لهم في الدولة الإسلامية .

وفي مجتمع المهاجرين، قامت مؤسسة « المهاجرين الأولين » ، التي ضمت العشرة الذين مَثَّلُوا قيادات بطون قريش ، والذين كانوا الأولين في دخول الإسلام .

وبين هاتين المؤسستين - « المهاجرين الأولين » و « النقباء الاثني عشر » - توزعت الاختصاصات القيادية في دولة الخلافة الراشاة ، وذلك على نحو ما اقترحه أبو بكر في اجتماع « السقيفة » على قادة الأنصار ، عندما قال : « منا الأمراء .. ومنكم الوزراه » . وذلك دون أن تجب « المؤسسات » سلطة الأمة ، صاحبة الحق الأصيل في

الخلافة ، والتي تُفُوضُ ما ترى تفويضه إلى « المؤسسات » . ويشهد على هذه الحقيقة - في الخلافة الراشدة - أن » ترشيح » الخليفة ، وإن تولته » المؤسسات وبايعته بالخلافة » البيعة الأولى » - التي هي جزء من « الترشيح » - فإن حق الأمة في البيعة له قد ظلَّ الكلمة الفصل في دستورية خلافته ، وقيام الرضا بسلطانه .. فكانت الشورى تشرك في هذا الأمر : » الناس .. المهاجرين .. والأنصار .. وأمراء الأجناد .. والمسلمين » (١) دون أن تحرم الأمة من « المؤسسات » ، أو تحجب » المؤسسات » ، أو تحجب » المؤسسات » ، أو تحجب المؤسسات » مشاركة « الأمة » في الشورى وصناعة القرار .

وإذا كانت « الدولة » ، في التاريخ الإسلامي ، قد انحرفت كثيرًا وقديمًا عن منهاج الشورى الإسلامية ، فإن هذا الانحراف لم يتجاوز نطاق « الدولة » ، الذي كان نطاقًا محدودًا ، فلم تعم بلوى هذا الانحراف حياة الأمة وميادين الحضارة .. بل إن الحضارة الإسلامية قد استوى غودها واردهرت علومها وتطبيقاتها في ظل هذا الانحراف « للدولة » عن الشورى ، وتراجعها عن نموذجها النبوي والراشدي .. وذلك لأن « الأمة » في التاريخ الإسلامي هي التي بَثَت الحضارة بالمؤسسات الأهلية مؤسسات الفقها، والعلماء والعلماء

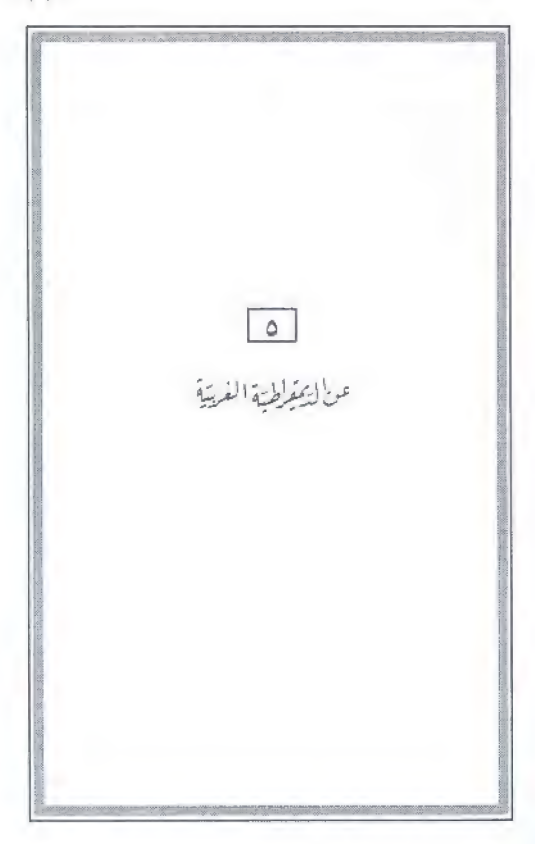
<sup>(</sup>١) روى المخاريّ ذلك في البيعة العامة للراشد الثالث عثمان بن عفان .

والمحدثين والمفسرين والنحويين واللغويين والأدباء والشعراء والصوفية والتجار والصناع .. تلك التي أَرَّحَ لها فيه اللخطط » في التاريخ الإسلامي كما أن الأمة هي التي مَوَّلَتْ صناعة الحضارة بواسطة « الأوقاف » فكانت الحضارة الإسلامية صناعة أهلية ، أقامتها « الأمة » ، ولم يَجْن عليها انحرافُ « الدولة » .

وفي هذه الحضارة الإسلامية ظلت الأمة وفية لفريضة الشوري الإسلامية .. بنت بها مذاهبها الفقهية والكلامية ، وطبقتها في مؤسساتها الأهلية التي أقامت النسيج الاجتماعي على العدل والشوري ، بينما كانت الدولة في كثير من الأحيان فريسة للاستفراد والطغيان ! .. لكن الدولة الحديثة التي قامت في المجتمعات الإسلامية عبر القرنين الماضيين ، والتي جاءت إلى بلادنا من نمط الدولة القومية الأوربية منذ عهد محمد عليّ باشا الكبير [ ١١٨٤ -١٣٦٥ هـ / ١٧٧٠ - ١٨٤٩ م ] قد مَثْلَتْ نموذج الدولة الشمولية متعاظمة النفوذ والسلطات ، فمدت استبدادها – عندما استبدت – إلى مختلف ميادين الحياة السياسية والاقتصادية والاجتماعية ، الأمر الذي قَلَبَ المعادلة ، فَحَلَّ « تعظيم الدولة » مُحلِّ « تحجيمها » الأمر الذي أدَّى إلى « تحجيم الأمة » بدلاً من تعظيمها ، فحدث الخلل في العلاقة بين الدولة والأمة وتراجعت الأمة ومذاهب علمائها وسلطات

أعلامها، وافترست الدولة أغلب حريات الإنسان! .. ولقد كانت معركة دولة محمد علي باشا، في العقود الأولى من القرن التاسع عشر الميلادي ضد عمر مكرم [ ١٦٦٨ - ١٢٣٧ هـ / ١٧٥٥ - عشر الميلادي ضد عمر مكرم [ ١٦٦٨ - ١٢٣٧ هـ / ١٧٥٥ م الأهلي ، المجسيد لهذا التحول والانقلاب في هذا الميدان .. وساعد على التجسيد لهذا الدولة » على ذلك مخاطر الغزو الاستعماري الغربي المحديث ، التي استدعت تعظيم سلطان الدولة ؛ لأنها الأقدر ، على حراسة الأمن الوطني والقومي والحضاري من ثغرات الاختراق الاستعماري لأوطان عالم الإسلام .

لذلك ، كان من واجبات حركة الإحياء الإسلامي - الحديثة والمعاصرة - إقامة التوازن بين « الأمة » و « الدولة » بجعل الشورى الإسلامية منهاج الحياة لمختلف الميادين ، وبلورة إرادة الأمة وسلطاتها في « المؤسسات » القادرة على تدبير أمور المجتمعات التي تعقدت شئونها على نحو لا تجدي معه شورى الأفراد - وعلى النحو الذي يجعل الشورى شاملة لمؤسسات » الدولة » و « الأمة » جميقا ، فتكون حراسة الأمن الوطني والقومي والحضاري « بالشورى » ، وليس « بالاستبداد » هذا عن الشورى الإسلامية ، في « الفكر » . . و « التطبيق » . . و « التاريخ » .



وإذا كانت هذه هي الشورى الإسلامية الفريضة التي لابد من تحويلها إلى فلسفة حياة للاجتماع والنظام الإسلامي .. فإن هناك قضية برزت من خلال الاحتكاك الحضاري بين الإسلام وأمته وبين الفكر الغربي وتجاربه في العصر الحديث .. وهي مشكلة موقف الشورى الإسلامية من الديمقراطية الغربية التي تبنتها أحزاب ومدارس فكرية واجتماعية في العديد من البلاد الإسلامية .. وهل بينهما - الشورى .. والديمقراطية - تطابق كامل ؟ .. أم تناقض مطلق ؟ أم أوجه للشبه وأوجه للافتراق ؟

وبادئ ذي بدء فلابد من التأكيد ، على حق الأمم والشعوب والحضارات في التمايز والاختلاف في النماذج والخيارات السياسية والعضارية .. فهذا هو منطق « الليبرالية » في الديمقراطية الغربية .. ومنطق « التعددية » التي هي في الإسلام شنّة كونية ، وقانون حاكم وسائد في كل عوالم المخلوقات .. فلا حرج ولا ضير إن اختلفت الشورى عن الديقراطية ، أو تمايزت الديمقراطية عن الشورى .. المهم هو وفاء كل نموذج بتحقيق المقاصد الإنسانية التي تحددها رؤية الإنسان للكون في كل حضارة من الحضارات .. وجدارة كل نموذج بتفجير طاقات الخلق والإبداع في هذا الإنسان .. وبعد الاتفاق على هذه « الحقيقة الأولية » ، لابد من التنبية - في وبعد الحديث عن علاقة الشورى الإسلامية بالديمقراطية الغربية - على ضرورة التمييز - في هذه الديمقراطية - بين « الفلسفة » وبين ضرورة التمييز - في هذه الديمقراطية - بين « الفلسفة » وبين

« الآليات .. والخبرات والمؤسسات » .

فالديمقراطية : نظام سياسي اجتماعي ، غربي النشأة .. عرفته الحضارة الغربية في حقبتها اليونانية القديمة ، وطورته نهضتها الحديثة والمعاصرة .. وهو يقيم العلاقة بين أفراد المجتمع والدولة وفق مبدأ المساواة بين المواطنين في حقوق المواطنة وواجباتها ، وعلى مشار كتهم الحرة في طسع التشريعات الني تنظم الحياة العامة . وذلك استنادًا إلى المبدأ القائل بأن الشعب هو صاحب السبادة ومصدر الشرعية . . فالسلطة ، في النظام الديمقراطي ، هي للشعب ، بواسطة الشعب ، لتحقيق سيادة الشعب ومقاصده ومصالحه (١) . هذا عن فلسفة الديمقراطية الغربية ، أما « النظام النيابي » ، الذي ينوب فيه نواب الأمة المنتخبون عن جمهور الأمة ، للقيام بمهام سلطات التشريع والرقابة والمحاسبة لسلطات التنفيذ في « الدولة » ، فهو من « آليات » الديمقراطية ، وتراث مؤسساتها . وبه توسلت تجاريها عندما تعذرت « الديمقراطية المباشرة » التي تمارس فيها الأمة كلها ، وبشكل مباشر ، هذه المهام والسلطات . . توسلت الديمقر اطية الحديثة بهذه " الآلية " إلى تحقيق مقاصدها وفلسفاتها .

وإذا كان البعض يضع الشورى الإسلامية في مقابلة الديمقراطية -سواء بالتسوية التامة بينهما - أو بالتناقض الكامل بينهما - فإن هذا

<sup>(</sup>١) انظر:[موسوعةالسياسة]المؤسسةالعربيةاللدراسات والنشربيروت سنة ١٩٨١م.

الموقف ليس بالصحيح إسلاميًا .. فليس هناك تطابق بينهما بإطلاق .. ولا تناقض بينهما بإطلاق .. وإنما هناك تمايز بين الشوري وبين الديمقراطية ، يكشف مساحة الاتفاق ومساحة الاختلاف بينهما . فمن حيث الآليات والسبل والنظم والمؤسسات والخبرات التي تحقق المقاصد والغايات من كل من الديمقراطية والشوري ، فإنها تجارب و خبرات إنسانية ليس فيها « ثوابت مقدسة » . . وهي قد عرفت التطور في التجارب الديمقراطية ومِن ثَمَّ فإن تطورها وارد في تجارب الشوري الإسلامية ، وفق الزمان والمكان والمصالح والملابسات . . والخبرات التي حققتها تجارب الديمقراطية في تطور الحضارة الغربية ، والتي أفرزت النظام الدستوريّ ، والتمثيل النيابي ، عبر الانتخابات ، هي خبرات غنية وثروة إنسانية ، لا نعدو الحقيقة إذا قلنا : إنها تطوير خلاق لما عرفته حضارتنا الإسلامية ، مبكرًا ، من أشكال أولية وجنينية في « البيعة » و « المؤسسات » .

أما الجزئية التي تفترق فيها الشورى الإسلامية عن الديمقراطية الغربية ، فهي خاصة « بمصدر السيادة في النشريع الابتدائي » . فالديمقراطية تجعل « السيادة » في التشريع ابتداء للشعب والأمة ، إما صراحة » وإما في صورة ما أسماه بعض مفكريها بد « القانون الطبيعي » الذي يمثل - بنظرهم - أصول الفطرة الإنسانية .. ومِن ثَمَّ ، فإن « السيادة » ، وكذلك « السلطة » في الديمقراطية ، هما للإنسان - الشعب والأمة . .

أما في الشورى الإسلامية ، فإن « السيادة » في التشريع ابتداء هي لله ، سبحانه وتعالى ، تجسدت في « الشريعة » ، التي هي « وَضَعٌ إلهي » ، وليست إفرازًا بشريًّا ولا طبيعيًّا .. وما للإنسان في « التشريع » هي سلطة البناء على هذه الشريعة الإلهية ، والتفصيل لمجملها ، والاستنباط من نصوصها وقواعدها وأصولها ومبادئها ، والتفريع لكلياتها والتقنين لنظرياتها .. وكذلك ، لهذا الإنسان سلطة الاجتهاد فيما لم ينزل به شرع سماوي ، شريطة أن تظل سلطة البشرية » محكومة بإطار معايير الحلال والحرام الشرعي أي محكومة بإطار فلسفة الإسلام في التشريع ..

ولذلك ، كان الله ، سبحانه وتعالى ، في التصور الإسلامي ، هو « الشارع » ، لا الإنسان .. وكان الإنسان هو « الفقيه » ، لا الله .. فأصول الشريعة ومبدؤها وثوابتها وفلسفتها إلهية ، يَتَمَثّلُ فيها « حكم الله وحاكمينه » أما البناء عليها ، تفصيلاً وتنمية وتفريعًا وتطويرًا واجتهادًا للمستجدات ولمناطق « العفو » التي هي المساحة الأوسع في المتغيرات الدنيوية ، فهو فقه وتقنين ، تَتَمَثّلُ فيها سلطات الإنسان ، المحكومة بحاكمية الله .. وفي هذا البجانب يتمثل الفارق الجوهري والاختلاف الأساسي بين الشورى الإسلامية وبين الديمقراطية الغربية .. ولهذا التمايز والاختلاف - بين الشورى والديمقراطية - صلة وثيقة بنظرة كل والاختلاف - للكون ، ولحدوم من الحضارتين - الإسلامية - والغربية - للكون ، ولحدوم من الحضارتين - الإسلامية - والغربية - للكون ، ولحدوم من الحضارتين - الإسلامية - والغربية - للكون ، ولحدوم

نطاق عمل وتدبير الذات الإلهية .. وحدود تدبير الإنسان ، ولمكانته في الكون وللعلاقة بين الإنسان وبين الله » .

ففي النظرة اليونانية القديمة ، وخاصة عند « أرسطو » [ ٣٨٤ - العدال ٣٢٢ ق م] وهي التي مَثَلَثُ تراث النهضة الغربية الحديثة - نجد أن الله قد خلق العالم ، وحَرَّكه ، ثم تَرَكه يعمل وفق طبائعه وقوانينه والأسباب الذاتية المودعة فيه ، ودونما تدخل أو رعاية أو تدبير إلهي لحركة هذا العالم .. فالعالم هنا ، وفي هذه الفلسفة ، مستقل بذاته بعد الخلق عن تدبير الله وحاكمية شرائعه السماوية ..

وهذه النظرة لحدود التدبير الإلهي ، وجدناها في النهضة العلمانية الغربية الحديثة تعتمد على السبدأ الإنجيلي الذي يجعل ما لقيصر لقيصر وما لله لله ، فيفصل بين إطار التدبير الإلهي - الذي وقف عند الخلق الوعند خلاص الروح ومملكة السماء - وبين إطار التدبير الإنساني الإنساني - الذي أعطاه السيادة في تدبير العمران الإنساني والملكوت الدنياوي ، دونما قيود من الحاكمية الإلهية على هذه السيادة والسلطة البشرية . فكما أن العالم الحاكمية الإلهية على هذه المديمقراطية - مستقل بذاته ، فذات الفلسفة الغربية الذاتية المودعة فيه .. فكذلك الإنسان - في هذه الفلسفة - مستقل بذاته ، فذكر الدولة والمجتمع بالعقل والتجربة ، دونما حاكمية إلهية بذاته ، فذكر الدولة والمجتمع بالعقل والتجربة ، دونما حاكمية إلهية ولا رعاية شرعية سماوية .. فهو السيادة الكون المالح والمختار المنطقة المنطقة .. ومن هنا كانت له السيادة العيالة في التشريع ، مع السلطة السلطة المنطقة .. ومن هنا كانت له السيادة الفي التشريع ، مع السلطة المنظة المنظة المنطقة .. ومن هنا كانت له السيادة الفي التشريع ، مع السلطة المنطقة ..

في تنفيذ، بتعميم وإطلاق .. بلإن له هذا الاستقلال والحرية المطلقة في العلمانية الشاملة بمنظومة القيم والأخلاق . هذا عن البعد الفلسفي للرؤية الكونية .. ومكانة الإنسان في الكون .. وحريته وسيادته ، في الأساس الفلسفي للديمقراطية الغربية .. والتي كالت لذلك ، عثمانية - في النشأة والتطبيق - .

أما في النظرة الإسلامية فإن الله سبحانه وتعالى ، ليس مجرد " خالق " وفقط . وإنما هو « خالق . . ومدير » ، وكما أن خلقه دائما أبدا ، فإن تدبيره دائما أبدا ، وله " حاكمية » في التكوين وفي التشريع ، ورعاية لكل عوام المخلوقات .

ونحن نقراً ، في القرآن الكريم عن نطاق عمل الذات الإلهية : ﴿ أَلَا لَدُ ٱلْخَلْقُ وَٱلْأَمْرُ ﴾ [الشورى: ٢٨] . ﴿ قَالَ فَمَن رَّبُّكُمَا قَالَ يَمُوسَىٰ رَبُّنَا الَّذِينَ أَعْطَىٰ كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَلُمُ ثُمَّ هَدَىٰ ﴾ [طه: ٤٩ ، ٥٠] . .

وإذا كان الله سبحانه وتعالى ، قد استخلف الإنسان لعمران هذه الأرض ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَاتِيكَةِ إِنِي جَاعِلُ فِي ٱلأَرْضِ عَلَيْفَةٌ ﴾ [البقرة: ٣٠] فإن هذا الاستخلاف قد جعل الإنسان – في التصور الإسلامي – بالمرتبة الوسط .. فهو نائب .. ووكيل وحر .. وقادر .. ومستطيع .. وميدع ، لكن في حدود الشريعة الإلهية ، التي هي بنود عقد وعهد الاستخلاف .. نعم إنه ئيس المُجبَر المُهيمن الفاني في الذات الإلهية .. لكنه ، أيضا ليس السيد

الكون » وإنما هو خليفة لسيد الكون .. وبعبارة الإمام محمد عبده [ ١٢٦٥ - ١٣٢٣ هـ/ ١٨٤٩ - ١٩٠٥ م ] فإن هدا الإنسان « عبد لله وحده ، وسيد لكل شيء بعده » ! ..

إنه - الإنسان - خلق الله .. واستخلفه عن الله لا يخرجه من مظلة التدبير الإلهي ، بل يجب أن يظل دائما وأبدا في إطار هذه الرعاية وهذا التدبير ، حتى أن عبوديته لله هي قمة حريته . لأنها هي التي تحرره من العبودية لكل الطواغيت .. ﴿ قُلَ إِنَّ صَلَاقِي وَنُسُكِي وَعَيَاكَ وَمَعَاقِ لِلّهِ رَبِ الْعَلَيْيِنَ \* لَا شَرِيكَ لَمُ وَبِذَالِكَ أُمِرَتُ وَنُسُكِي وَعَيَاكَ وَمَعَاقِ لِلّهِ رَبِ الْعَلَيْيِينَ \* لَا شَرِيكَ لَمُ وَبِذَالِكَ أُمِرَتُ وَنُسُكِي وَعَيَاكَ وَمَعَاقِ لِلّهِ رَبِ الْعَلَيْيِينَ \* لا شَرِيكَ لَمُ وَبِذَالِكَ أُمِرَتُ وَلَيْلُوكَ أُورَتُ لَا الله جامعة لحرية الإنسان وتحروه ، ولعبوديته لله وحده ، لا إله إلا الله جامعة لحرية الإنسان وتحروه ، ولعبوديته لله وحده ، حتى لكأنهما وجهان لعملة واحدة ! ..

تلك هي على وجه الحصر والتحديد ، الجزئية الفلسفية التي تتمايز فيها الشوري الإسلامية عن الديمقراطية الغربية ..

أما ما عدا ذلك ، من تأسيس الحكم والسلطة على رضا لأمة ورأي الجمهور واتجاه الرأي العام .. وجعل السلطة في اختيار الحكام ، وفي مراقبتهم ومحاسبتهم ، وفي عزلهم ، هي للأمة .. وكذلك اختيار الآليات والنظم النيابية لتكوين المؤسسات الممثلة لسلطات التقنين والتنفيذ والرقابة والقضاء .. فإنها ، على وجه الإجمال ، مساحة اتفاق بين الديمقراطية الغربية وبين الشورى الإسلامية .. وكذلك الحال مع مبدأ ونظام الفصل بين السلطات - سلطات

التشريع والتنفيذ والقضاء - وهو المبدأ الذي تعارفت عليه الديمقراطية الغربية - فإنه مما تقبله وتحتاجه الشوري الإسلامية .. بل ربما ذهبت فيه تجربة الحضارة الإسلامية أبعد وأعمق وأفضل مما ذهبت التجارب الديمقراطية الغربية ، ذلك أن تمييز سلطة الاجتهاد الفقهي في النظام الشوري الإسلامي عن السلطات الرقابية والتنفيذية والقضائية يجعل السلطات في النظام الإسلامي أربعًا بدلاً من ثلاث .. كما يجعل سلطة التشريع فوق الدولة ، بسبب إلهية الشريعة ، الأمر الذي يحرر القانون من سلطان الاستبداد البشري والأهواء البشرية وفوق ذلك ، يحقق هذا النظام الإسلامي الفصل الحقيقي بين السلطات ، ذلك أن التجربة الديمقراطية الغربية ، التي آلت فيها سلطة التشريع للبرلمان ، قد غدت - من الناحية العملية -سلطة التشريع وسلطة التنفيذ مُتَمِّمَتَانِ في الهيئة البرلمانية لحزب الأغلبية الحاكم ، الأمر الذي جعل الفصل الحقيقي بين سلطتي التشريع والتنفيذ باهتًا إلى حدٌّ كبير .. أما استقلال سلطة خاصة بالاجتهاد والتقنين ، مع التزامها بحاكمية الشريعة الإلهية ، فهو الأقرب إلى تحقيق مبدأ الفصل الحقيقيّ بين السلطات ، والأكثر تحقيقًا لسيادة القانون على باقي السلطات .

E 11 5 6

ولقد أدرك هذه الحقيقة - حقيقة هذا التمايز - بين الشوري الإسلامية وبين الديمقراطية الغربية . . في مصدر القانون بكل منهما - العلماء الغربيون الذين خبروا وتخصصوا في الشريعة الإسلامية وفي القانون الروماني ، وقارنوا بين الفقه الإسلامي وبين المدونات القانونية في الحضارة الغربية .. أدركوا هذه الحقيقة ، ولفتوا إليها الأنظار ، وسلطوا عليها الأضواء .

لقد كتب المستشرق « دافيد دي سانتيلانا » [ ٥ ٩٣١ - ١٩٣١ م] عن فلسفة التشريع في القانون الوضعي الغربي: « إن معنى الفقه والقانون بالنسبة إلينا وإلى الأسلاف : مجموعة من الفواعد اسائدة التي أقرها الشعب إما رأشا أو عن طريق ممثليه . وسلطانه مستمدً من الإرادة والإدراك وأخلاق البشر وعاداتهم » .

فهو قانون « دنيويّ » - أي ( علمانيّ ) خالص الدنيوية .

ثم استطرد السائيلانا المقارئا هذه الفلسفة العلمانية للقانون في الديمقراطية الغربية ، بالفلسفة الإسلامية في النشريع والفقه الإسلامي ، فقال : الإلا أن التفسير الإسلامي للقانون هو خلاف ذلك .. فالخضوع للقانون الإسلامي هو واجب اجتماعي وفرض ديني في الوقت نفسه ، ومن ينتهك حرمته لا يأثم تجاه النظام الاجتماعي فقط ، بل يقترف خطيئة دينية أيضًا . فالنظام القضائي والدين ، والقانون والأخلاق ، هما شكلان لا ثالث نهما لتلك الإرادة التي يستمد منها المجتمع الإسلامي وجوده وتعاليمه ، فكل مسألة فانوبية إنما هي مسألة طمير .. والصبعة الأحلاقية تسود القانون لتوحد بين القواعد القانونية والتعاليم الأخلاقية توحيدًا تاتا .

والأخلاق والآداب، في كل مسألة، ترسم حدود القانون فالشريعة الإسلامية شريعة دينية تغاير أفكارنا أصلا .. (١٠) .

ودات هذه الحقيقة - حقيقة اختلاف فلسفة الشورى وقانولها الإسلامي عن الديمقراطية وقانونها الوضعي العلماني - يؤكد عليها المستشرق السويسري « مارسيل بوازار » .. فيقول - عن اختلاف المصدر والمقاصد بينهما - « ومن المفيد أن نذكر فرقًا جوهريًّا بين الشريعة الإسلامية والتشريع الأوربي الحديث ، سواء في مصدريهما المتخالفين أو في أهدافهما النهائية .. فمصدر القانون في الديمقراطية الغربية هو : إرادة الشعب ، وهدفه : النظام والعدل داخل المجتمع .

أما الإسلام ، فالقانون صادر عن الله ، وبناء عليه يصير الهدف الأساسي الذي ينشده المؤمن هو البحث عن التقرب إلى الله ، باحترام الوحي والتقيد به . فالسلطة في الإسلام تفرض عددًا من المعايير الأخلاقية .. بينما تسمح في الطابع الغربي أن يختار الناس المعايير حسب الاحتياجات والرغبات السائدة في عصرهم (٢٠).

 <sup>(1)</sup> سائتيلانا [القانون والمجتمع]ضمن كتاب إتراث الإسلام إص ٢١١ ٤ ٢٨ ٤ ٥ .
 ٤٣١ - ثرجمة جرجيس فتح الله - طبعة بيروت سنة ٢٩٧٢ م .

 <sup>(</sup>٢) لواء أحمد عبد الوهاب [ الإسلام في الفكر الغربي ] تصوص ص ٨١ – ٨٨ طبعة القاهرة سنة ١٩٩٣ م .

هكذا شهد العلماء الخبراء الغربيون بالتمايز - في البعد الفنسفي -بين الشوري الإسلامية وفقهها وبين الديمقراطية الغربية وقانونها .

0 0 0

إن الشورى - في حقيقتها - هي اسم من « المشاورة » . والمشاورة هي استخراج الرأي - فهي في حدّ ذاتها - أدخل في « الآليات » . . آليات استخراج الرأي . . وهي - بهذا الاعتبار - لا يمكن أن تكون نقيضًا لآليات الديمقراطية . . أما التمايز بينهما فإنه يأتي في الموضوع الذي نُعْمِلُ فيه هذه الآليات . . وفي نطاق عمل هذه الآليات . .

فعلى حين لا تعرف الديمقراطية حدودًا إلهية لسطات عمل وإعمال آلياتها، تميز الشورى الإسلامية بين نطاقين من الأمران أمر هو لله .. أي تدبيره الذي يختص به سبحانه .. الوأمران أي تدبيره هو في مقدور الإنسان، وفيه تكون شوراه .. وفي القرآن الكربم عرالأس الأول: في ألّا له المناني في وَشَاوِرَهُم في ألّا له المناني في وَشَاوِرَهُم في النّري في النّري في النّري في الله وشاورَهُم في اللّم الناني في وَشَاوِرَهُم وَعَالَى ، فإن الممران: ١٩٩]. وبحكم خلافة الإنسان لله ، سبحانه وتعالى ، فإن الممره .. وتدبيره » أي حاكميته الإنسانية - محكومة بإطار الله .. وتدبيره التي هي حاكمية الله وحدود شريعته الإلهية بإطار الله .. وتدبيره التي هي حاكمية الله وحدود شريعته الإلهية . ففي المرجعية وفي الفلسفة وفي الحدود وفي المقاصد يرد التمايز بين الشورى الإسلامية وبين الديمقراطية الغربية .. وليس في الآليات .. والمؤسسات .. والنظم .. والخبرات .

إن الديمقراطية - كفكر وضعي وفلسفة دنيوية - لا تمد بصرها إلى ما هو أبعد من صلاح دنيا الإنسان ، بالمقاييس الدنيوية لهذا الصلاح .. على حين نجد الشورى ، كفريضة إلهية .. تربط بين صلاح الدنيا وسعادة الآخرة ، فتعطي الصلاح الدنيوي بُغذًا دينيًا ، يَتَمَثّلُ في المعيار الديني لهذا الصلاح . مع ضرورة التنبيه والتأكيد على أن الاستبداد مفسد للدنيا والآخرة جميعًا ، ذلك أن « نظام الدين الحكم المقول حجة الإسلام أبو حامد الغزائي [ ٠٥ ٤ - ٥ . ت هر المحرفة والعبادة ، لا يتوصل إليهما إلا بنظام الدين ، وبقاء الحياة ، بالمعرفة والعبادة ، لا يتوصل إليهما إلا بنظام الدن ، وبقاء الحياة ، وسلامة قدر الحاجات ، من : الكسوة ، والمسكن ، والأقوات ، والأمن .. فلا ينتظم الدين إلا بتحقيق الأمن على هذه المهمات الضرورية ، فنظام الدنيا شرط لنظام الدين هـ(١) .

فحتى لو وقفت فوائد الديمقراطية عند صلاح الدنيا ، فيجب عدم الاستهانة بذلك ، وخاصة إذا كان البديل هو الاستبداد ، المفسد للفرد والمجموع ، وللدين والدنيا جميعًا ! . .

 <sup>(</sup>١) الغزائي | الاقتصاد في الاعتفاد | ص ١٣٥ = صبعة مكنية ومصبعة صبيح القاهرة - بدون تاريخ .

## وأخيرًا ..

فسواء أكان الأمر أمر الشوري الإسلامية ، أو أمر الديمقراطية الغربية ، فإن هناك فارقًا بين « المثال » وبين « الواقع » عند الممارسة والتطبيق . وإنها لحكمة إلهية أن تظل التطبيقات لكل المبادئ والفلسفات دون « المثال » الذي يصور الفكر لهذه المبادئ والفلسفات ، وذلك حتى يظل السعي الإنساني دائبًا ودائمًا على طريق الاقتراب « بالواقع » من « المثال » . فينفسح الأمل دائمًا وأبدًا أمام التسابق الإنساني على طريق التقدم والارتقاء .. وإلا فإن حقق الإنسان كامل المثال لا نتهي ١١ جدول أعمال ١١ الحياة الإنسانية ، وحلَّ القنوط محلُّ التطلع لتحقيق المزيد والمزيد من الأمال ... لقد كانت تطبيقات الشوري الإسلامية في تاريخ الأمة والحضارة الإسلامية ، أدني بكثير جدًّا من « مثال » هذه الشوري في الفكر الإسلامي . . وكذلك حال التطبيقات الغربية للديسقراطية . لم تمنع هذه الحضارة الديمقراطية من إنتاج العنصرية .. والحروب الدينية .. والقومية .. والاستعمارية والنظم الفاشية والحروب الكوبية التي جعلت هذه المجتمعات الديمقراطية تنفوق على وحشية الإنسان البدائي في الإبادة والتدمير ولم تمنعها من أثرة الرأسمالية المتوحشة التبي جعلت وتجعل ٢٠ % من البشر هم سكان الشسال الديمقراطي

يستأثرون بـ ٨٦ % من خيرات العالم، تاركين ١٤ % من ثروات العالم لـ ٨٠ % من السكان ناهيكم عن أن هذه التطبيقات الغربية للديمقراطية لم تمنع من أن تكون التجارة الأولى للدول الديمقراطية هي تجارة السلاح تليها تجارة المخدرات تليها تجارة الدعارة !! ولم يمنعها من أن يكون ما ينفق على القطط والكلاب والخمور والترف المستفر أضعاف أضعاف ما ينفق على الصحة والغذاء والتعليم .

فلا الشورى تُمَثَّلُ الوصفة السحرية للتقدم والإصلاح .. ولا الديمقراطية هي الحلَّ السحري لمشكلات المجتمعات المعاصرة .. وإنما الحلَّ هو الكدح الإنساني كي تكون التطبيقات - للشورى .. أو الديمقراطية - أقرب ما تكون إلى تحقيق إنسانية الإنسان .



المواطنة: مفاعلة - أي تفاعل بين الإنسان المواطن وبين الوطن الذي ينتمي إليه ويعيش فيه .. وهي علاقة تفاعل ، لأنها ترتب للطرفين وعليهما العديد من الحقوق والواجبات .. فلابد لقيام المواطنة أن يكون انتماء المواطن وولاؤه كاملين للوطن ، يحترم هويته ويؤمن بها وينتمي إليها ويدافع عنها ، بكل ما في عناصر هذه الهوية من ثوابت اللغة والتاريخ والقيم والآداب العامة ، والأرض التي تُمَثّلُ وعاء الهوية والمواطنين ..

وولاء المواطن لوطنه يستلزم البراء من أعداء هذا الوطن. وكما أن للوطن هذه الحقوق على المواطن ، فإن لهذا المواطن على وطنه وشعبه وأمته حقوقا كذلك ، من أهمها المساواة في تكافؤ الفرص ، وانتفاء التمييز في الحقوق السياسية والاجتماعية والاقتصادية بسبب اللون والطبقة والاعتقاد ، مع تحقيق التكافل الاجتماعي الذي يجعل الأمة والشعب جسدًا واحدًا ..

وإذا كان التطور الحضاري الغربي لم يعرف المواطنة وحقوقها إلا بعد الثورة الفرنسية ، بسبب التمييز على أساس الدين - بين الكاثوليك والبروتستات - وعلى أساس العرق - بسبب الحروب القومية - وعلى أساس الجنس - بسبب التمييز ضد النساء - وعلى أساس النون - في الساس العون - في التمييز ضد الماونين - فإن المواطنة الكاملة - في الحقوق والواجبات - قد اقترنت بالإسلام ، وتأسيس الدولة الإسلامية الأولى - في المدينة

المنورة - على عهد رسول الله ﷺ . . فالإنسان - في الرؤية الإسلامية - هو مطلق الإنسان .. والتكريم الإلهي هو لجميع بني آدم .. والخطاب القرآني موجَّه أساسًا إلى عموم الناس . . ومعايير التفاضل هي التقوى المفتوحة أبوابها أمام الجميع . ولقد وضعت الدولة الإسلامية فلسفة المواطنة في الممارسة والتطبيق ، وقننتها المواثيق والعهود الدستورية منذ اللحظة الأولى لقيام هذه الدولة في السنة الأولى للهجرة .. ففي أول دستور لهذه الدولة تأسست الأمة على التعددية الدينية ، وأن لهم النصر والأسوة مع البر من أهل هذه الصحيفة .. يتفقون مع المؤمنين ماداموا محاربين .. على اليهود تفقتهم وعلى المسلمين تفقتهم ، وأن بينهم النصر على من حارب أهل هذه الصبحيفة ، وأن بينهم النصح والنصيحة والبر دون الإثم .. » . هكذا تأسست المواطنة ، بالإسلام ، في الدولة الإسلامية عندما جمعت الأمة أها إ الديانات المتعددة ، على قدم المساواة ، لأول مرة في التاريخ ..

0 6 6 5

وعندما بدأت العلاقات بين سلطة الدولة الإسلامية - على عهد رسول الله بيني وبين المتدينين بالنصرانية - نصاري نجران سنة ، ١هـ - قررت لهم الدولة الإسلامية - بالعهود والمواثيق - كامل المساواة في حقوق المواطئة وواجباتها ، وكان الشعار هو : « لهم ما للمسلمين وعليهم ما على المسلمين " .. ولقد نص العهد الذي كتبه رسول الله وين النصارى نجران - ولكل النصارى عبر الزمان والمكان - على «أن لنجران وحاشيتها ، وسائر من ينتجل النصرانية في أقطار الأرض . جوار الله وذمة محمد رسول الله ، على أموالهم وأنفسهم وملتهم . ويعهم ، وكل ما تحت أيديهم .. أن أحمي جانبهم وأذب عنهم وعن كنائسهم وبيعهم وييوت صلواتهم ، ومواضع الرهبان ومواطن السياح .. وأن أحرس دينهم وملتهم أين كانوا بما أحفظ نفسي وخاصتي وأهل الإسلام من ملتي .. لأني أعطيتهم عهد الله على أن لهم ما للمسلمين وعلى المسلمين ما عليهم ، حتى يكونوا للمسلمين شركاء فيما لهم وفيما عليهم . . » .

وعندما أباح الإسلام زواج المسلم من الكتابية اليهودية والنصرانية - أسس ذلك على شرط احترم عقيدتها الدينية احترامًا كاملًا .. ولابد في الزواج من رضا الأهل .. ولقد جاء في عهد رسول الله بخلج لنصارى نجران عن هذا الزواج : ا ولا يحملون النكاح شططا لا يريدونه ، ولا يُكره أهل البنت على تزويج المسلمين .. لأن ذلك لا يكون إلا بطيبة قلوبهم .. إن أحبوه ورصوا به .. وإذ صارت النصرانية عند المسلم ، فعليه أن يرضى بنصرانيتها ، ويتبع هواها في الاقتداء برؤسائها ، والأخذ بمعالم دينها ، ولا يمنعها

ذلك ، فمن خالف ذلك وأكرهها على شيء من أمر دينه فقد خالف عهد الله وعصى ميثاق رسوله ، وهو عند الله من الكاذبين . ٥ بل لقد بلغت أفاق المساواة الإسلامية لهم - عند الحاجة - في يناء دور عبادتهم وترميمها .. وجاء في هذا العهد والميثاق النبوي : « ولهم - إن احتاجوا إلى مرمة بيعهم وصوامعهم أو شيء من مصالح أمورهم ودينهم - إلى رمز [ أي دعم وإعانة ] - من المسلمين وتقوية لهم على مرمتها ، أن يُرفدوا على ذلك ويعاونوا ، ولا يكون ذلك دينًا عليهم ، بل تقوية لهم على مصلحة دينهم ، ووفاء بعهد رسول الله لهم ، ومنة لله ورسوله عليهم .. » . وحتى في المسائل المالية والاقتصادية - مثل الخراج والضرائب - نص عهد رسول الله للنصاري على أنه ॥ لا يجار عليهم ، ولا يحملون إلا قدر طاقتهم وقوتهم على عمل الأرض وعمارتها وإقبال ثمرتها ، ولا يكلفون شططا ، ولا يُتجاوز بهم أصحاب الخراج من نظرائهم ... » . وكل حقوق المساواة في المواطنة ، التي قررها الإسلام لغير المسلمين في الدول الإسلامية - « لهم ما للمسلمين وعليهم ما على ا المسلمين . . وحماية الأنفس والدماء والأموال والأعراض وأماكن العبادة والحريات » هي في مقابل الولاء الكامل للوطن والانتماء الخالص للمجتمع والدولة والأمة - وهي واجبات على كل المواطنين ، المسلمين منهم وغير المسلمين - وفي تقرير هذه الواجبات نص عهد رسول الله و قال : « واشترط عليهم أمورا يجب عليهم في دينهم التمسك والوفاء بما عاهدهم عليه ، منها ألا يكون أحد منهم عينًا لأحد من أهل الحرب على المسلمين بسلاح ولا خيل ولا رجال ولا غيرهم ، ولا يصانعوهم - وأن يكتموا على المسلمين ولا يظهروا العدو على عوارتهم .. » .

كذلك نص عهد رسول الله ﷺ للنصاري على الحرية الدينية .. فجاء فيه : « ولا يُجبر أحد ممن كان على ملة النصرانية كرها على الإسلام ﴿ وَلا يَحْدَدِلُوا أَهْلَ ٱلْكِتَنِ إِلَّا بِٱلَّهِ هِيَ أَحْسَنُ إِلَّا ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ مِنْهُمُّ وَقُولُواْ ءَامَنَّا بِٱلَّذِي أُنزِلَ إِلَّتِنَا وَأُنزِلَ إِلَيْكُمْ وَإِلَّهُنَا وَ إِلَّالُهُكُمْ وَلَجِدُ وَنَحَنُّ لَكُم مُسْلِمُونَ ﴾ [العنكبوت: ٤٦]. ويُخفض لهم جناح الرحمة ، ويُكفّ عنهم أذي المكروه حيث كانوا ، وأين كانوا من البلاد .. ، بل إن هذه المساواة الكاملة في المواطنة وواجباتها -« لهم ما للمسلمين عليهم ما على المسلمين ، وعلى المسلمين ما عليهم ، حتى كانوا للمسلمين شركاء فيما لهم وفيما عليهم » - لم تقف بها الدولة الإسلامية عند أهل الكتاب. اليهود والنصاري. وإنما شملت حتى المتدينين بالديانات الوضعية . من المجوس وغيرهم . . . فبعد فتح فارس عرض عمر بن الخطاب رضي الله عنه الأمر على

مجلس الشوري ـ مجلس السبعين ـ وقال : نحن نعرف حكم اليهود والنصاري . . فماذا عن حكم هؤلاء المجوس ؟ . . فوثب عبد الرحمن ابن عوف رضي الله عنه قائلا : ﴿ أَشْهِدَ أَنِّي سَمَعَتَ رَسُولَ اللَّهِ عَيَّكِيُّ يقول : « سنو فيهم سنة أهل الكتاب » .. فعاملت الدولة الإسلامية طوال تاريخها أهل الديانات الوضعية ـ المجوس .. الزرادشت ... والبوذيين .. والهندوس ـ معاملة أهل الكتاب ، التي قررت مبادئها مواثيق رسول الله ﷺ لغير المسلمين في الدولة الإسلامية .. وإذا كانت المواطنة وحقوقها قد عرفها الغرب على أنقاض الدين ، بعد انتصار العلمانية على الكنيسة الغربية . . ولذلك جاءت مواطنة علمانية ـ فإن الإسلام هو الذي أنشأ المواطنة ، وشريعته هي التي قررت حقوقها ، وبذلك ضمنت القداسة لهذه الحقوق ، حتى لا تكون « منحة » يسمح بها حاكم ويمنعها آخر . . وبعبارة رسول الله ﷺ « فمن خالف عهد الله وعصى ميثاق رسوله فهو عند الله من الكاذبين » . كذلك ، قرر الإسلام في دستور دولة المدينة ـ أن الشريعة الإسلامية ـ كما هي ضامنة للحقوق والواجبات في المواطنة - فإنها هي المرجع عند الاختلاف . . فنص هذا الدستور على « أنه ما كان من أهل هذه الصحيفة من حدث أو شجار يخاف فساده ، فإن مرده إلى الله وإلى محمد رسول الله ٥ .

هكذا أبدع الإسلام - الدين والدولة والحضارة - كامل المساواة

## المحتوبات

| سفحة |                                                         | الموضوع       |
|------|---------------------------------------------------------|---------------|
| 0    |                                                         | مقدمة         |
| ٩    | م الإسلامي                                              | ١. عن النظا   |
| ١٧   | فة الإسلامية                                            | ٢. عن الحلا   |
| ۳.   | سقوط الخلافة ووقعه على الأمة                            | _ زلزال ،     |
| 77   | ن من الرؤى الحديثة لإحياء الخلافة الإسلامية             | _ نموذجير     |
| TT   | ور عبد الرزاق السنهوري باشا                             | ـ الدكت       |
| ٨٣   | ع حسن البنا                                             | - الشيخ       |
| ٤٣   | لة المدنية                                              | ٣. عن الدوا   |
| ٤٦   | ات الدستورية الثلاث للدولة الإسلامية الأولى .           | _ المؤسس      |
| 01   | لحكم في الحضارة الغربية                                 | _ نظم الم     |
| ٥١   | رى الإسلامية                                            | ٤. عن الشو    |
| ٦.   | <ul> <li>والمشاركة في صنع القرار فريضة إلهية</li> </ul> | _ الشوري      |
| VA   | فراطية الغربية                                          | ه. عن الديمة  |
| AY   | اطنة                                                    | ٦۔ عــن الموا |
| ٩٦   |                                                         | المحتويات     |
|      | 3 5- Mi                                                 |               |

مح (الناب المراقي



## مالاتاك

في سنة ١٩٢٥ نشر الشيخ على عبد الرازق كتابه الإسلام وأصول الحكم الله وفيه ادّعن الإعلام الدولة الإسلامية - الذي رآه قهرًا واستبدادًا .. حتى في من نظأم الخلافة الإسلامية - الذي رآه قهرًا واستبدادًا .. حتى في عهد الخلفاء الراشدين!! .. ورغم تراجع الشيخ على عبد الرازق عن هذا الذي ادّعاه في هذا الكتاب .. وقوله سنة ١٩٥١ : اإنها كلهات القاها الشيطان على لساني الله الله تزال هذه الكلهات الشيطانية امقدَّسة عند كل العلمانيين على امتداد عالم الإسلام! وللخروج من هذا النفق الفكريّ المظلم السياسيّ الإسلامي والدولة المدنية والمرجعية الإسلامية للدولة المدنية وعلاقة الشورئ بالديمقراطية وحقوق المواطنة في النظام الإسلاميّ .. وهذا الشورئ بالديمقراطية وحقوق المواطنة في النظام الإسلاميّ .. والإسلامين يصدر هذا الكتاب .. داعيًا الفرقاء العلمانيين .. والإسلامين

